



HENRICI JULII Scheurl/P.P.

# THEOLOGIÆ NATURALIS.



VVOLFERBYTI,
Sumptibus Cunradi Bunonis.

ANNO 1650

Bayerische Staatsbirtlighek Musicht 2

HENRICE | ULII AA GEORGE EPITOME THEOLOGIA NATURALIS.



Sarridon Cumaacilliin offic.

Bayerische Staatsbibliothek München



Magnifico, Nobilissimo, Amplissimo, Consisttissimo atg. Excellencissimo VIRO,

# DN. GEORGIO

FRANZKIO, ICto,

Sacri Palatii Cæsarei Imperialisq; Confiftorii COMITI, Saxonico in Aula Gothana CANGELLARIO, Ecclesiastici ibidem Confistorii PRAESIDI gravissimo, itemá; Consiliario laudade alle mil anno tissimo, and a mirelle

occe eggle, valchague. Eggspeen Domino, fautori & Amico meo plurimum honorando.

comb descentate about the plane of June antibeccontractes nonfore call its muston Car

-du ex amoro lidup, il abe A 2 mano denera Ex

### ROSSESSON STATES

X quo Tecum, Magni-Fice, Nobilissime, Amplissime, Consultissime atq; Excellentissime VIR, Domine Fautor &

Amice, plurimum honorande, Literarium mihi intercessit commercium; ea profectò Amoris ac Benevolentiæ Tuæ in me, non dico indicia, sed experimenta cepi, ut de TANTAE AMI-CITIAE accessione vix satis gaudere queam. Quum enim alter alterum nunquam viderimus; Firma tamen, atq; inconcussa hactenus. stat Amicitia Nostra: quemadmodum una etiam cum principiis incrementa sumpsisse altissimasq; radices egisse videbatur. Equidem certè eximias illas Virtutes Tuas cum absolutissima Eruditione, Facundia, Prudentia, judicandi dexteritate aliisq; divinis planè dotibus animi conjunctas non fine caussa mirabar. Cui enim admirationinon sit, quod omnis erudi-

ta natio stupet? quod Imperator, Reges, Electores, Principes unaq; cum reliqua Nobilitateplebeij quoq; (nisi qui forte corum ineptiant) venerantur? Quid Teverò, Vir Magnifice, in mei amorem rapuerit, id, fateor, pervidere nequeo. Illud sanè in hunc usq; diem aperte prodis:aliquid esse Tibi videri meas nugas. Nam &libenter, quæjam habes, Schediasmata mea legis, & ut plura à me summittantur, ab Eichelio nostro, apudBelgas jam degente, non semel petiisti. Sive Tecandida simplicitas & Sermo meus phaleras de industria fugiens delectet: Sive ex Præceptoribus meis æstimes discipulum: Sive deniq; animæ quorundam Hominum sint sulphuratæ; ut vel ob temperamenti corporis similitudinem, vel ob animi quendam concentum quasi seu harmoniam facile Amoris concipiantur flammæ. Talem ego affectum esse arbitror eum, de quo rectissime (ut omnia) Plutarchus noster: Nescias, ait, unde venerit, aut quomodo irrepserit. Quicquid sit: Ego in Sinu gaudeo, gratulorq; mihi de tanto Amico, nec habeo

habeo quidquam acceptius, quam amari ab eo, quem suo amore dignum judicant, quicunq; Pietatem infucatam, Virtutem solidam, & Eruditionem omnibus numeris absolutam amant.

Illud jam dudum excruciat animum meum, quod nullo hactenus redhostimento Affectum mutuum, etiam aliis quiverim demonstrare. Sed ecce! commodum se mihi nunc offert occasio. Dum enim MAGNI NOSTRI CORNELII THEOLOGIA, utinam veró! atq; iterum dico, utinam integra! in lucem progreditur; Nolui sine comite tam sanctam dimittere Matronam. Pedissequam igitur Ei adjungo THEOLOGIAM NATURALEM, puellam quidem, si rem ipsam spectes, sic satis elegantem; attamen comptam minus: quum Parens ipsus, ob curtam suppellectilem, de mundo satis mundo prospicere ei nondum potuerit. Hanc igitur (nam Dominam ejus, diu jam est, quod in Amoribus habeas) favori saltem Tuo, VIR MAGNIFICE, commendo.

0006

Fors

Fors fuat, ut, Te Tanto proxenată, ipfa quoqi inveniat Amatorem: qui Patris pauperiem abundantia & opibus fuis fublevet. Ita falvus fis cum Bonis omnibus, & amare non definas

Magnif. Nobilitat. Amplit.

observantissimum

HENRICUM JULIUM
Scheurt.

Helmstadi in alma J U L I A, Mense Octob. C.D. 196. L.

ENOCH SMERSE



#### EPIGRAMMA,

TE PATREM VOCO tàm docti, Scheurlæe, Laboris,
Quem prodit nascens Te reparante Liber.
Sed quo Franzkiadem venerabor Nomine, cujus
Magnificum pra se cernere Nomen amat?
Tu Suscettorem vocitas. Ego dico Patronum.
Est Nomen tanti Nomen utrum y Viri.
Fallor, an ipsa sacrum Sothie jam denotat Omen?
Quin tali applaudit Carmine terna Charis.
Nascenti Vitam Tu, vir Clarissime, confers;
Victuro Famam conferet Ille Libro.

Scr.

L. M. Q. As MISS ...

ENOCH Blaser/Sil. P. C. Cæs.



DISSERTATIO I.

#### DE NATVRALI THEOLO-GIA IN GENERE, QVID EA SIT? ET A QVIBVS PRÆCIPVE SIT EXCVLTA?

#### APHORISMYS T.

Ræter Mathematicam, Physicam & Metaphysicam, dari etiam scientiam aliquam quartam, quæ de substantijs incorporeis, quatenus eæ incorporeæ sunt, agat, jam olim demonstrare co-

natus est. Pererius de communibus omnium rerum naturalium principiis & affectionibus l. 1. cap. 7. Equidem certe tanti quondam argumenta ejus feci, utante hos decem & octo annos Compendium hujus scientiæ conscripserim, quod etiam quam plurimis tum temporis hic degentibus studiosis, describendum dedi.

II. Verum enimverò quò magis innovandi studium invalescere video, eò magis istius quoque laboris me poenitet. Neq; ullus dubito, Pererium hic non aliter cespitasse atque isthic, ubi: Non solum non est absurdum, ait, ponere Quartam scientiam specular

Speculativam; sed etiam qui poneret Quintam, hoc est, scientiam Dei, secundum ea que possunt de eo Naturaliter cognosci, distinctam à scientia Intelligentiarum,

is judicio nostro non pessimè sentiret.

III. In hac, inquam, fententia Pererio ne tum quidem adstipulari potui; tum quòd modus considerandi, cujus unitas unitatem scientiæ largitur, prorsus idem hic sit & esse possit, tum quod ipsius ratio quam subjungit nullo modo, quod vult, evincat: nisi concedere velit, reliquas omnes scientias violenter discerpendas & lingulas præter

necessitatem multiplicandas esse.

IV. Sed nec corum mihi sententia placuit unquam, qui ideo Philosophum Theologica quædam Metaphylicis adjecisse putant, quòd tam pauca sint, que de Deo ac intelligentijs è lumine naturæ cognoscantur, ut peculiarem tractationem ea non requirant; cum certum sit haud pauciora ferè de ijs attributa apud philosophos explicari quam de rebus physicis. Quod ignorare non possuit, qui Platonis Aristotelisque interpretes, Antiquiores Ecclesiæ Patres cum Ethnicis concertantes, & Scholasticos, quos appellamus, doctores diligentius aliquanto legerunt.

V. Et quis negaret Aristotelein etiam ex loce alaprotesso de his talibus aliquid scripsisse, cum nihil omnino divinum hujus hominis îngenium reliquerit intentatum? Roma quidem certe Aristotelis Stagirita de Theologia sive mystica philosophia secundum Ægyptios & Pythagoram libri xīv. apud Iacobum Mazochiumsunt excusi; de quibus unius tantum viri docti nempe Petri Nicolai ex Castellanijs Faventini restimonium huc adscribam, qui in præsatione his libris præsixa ad Pontissem Leonem x. sequentia verba habet, quæ nobis in Bibliotheca ad nomen Aristotelis suppeditat Conradus Gesnerus.

VI. Franciscus Roseus Ravennas ex inclyta Damasci bibliotheca in Italiam nuper advexit side vetustatis codicem, cui titulus THEOLOGIA ARISTOTELIS è Graca lingua olim per Aben Aman Sarracenum in Arabicam translatum, & inde à Mose Rova quodam in sermonem Latinum, sed inconditum &c. Continet boc opus multa sublimia theoremata & sententias religions Christiana concordes. Sanè quidam genuinos Aristotelis hos libros esse putant, quoniam D. Thomas etiam in suo adversus unitatem intellectis apologetico prositeatur, eos numero prorsus pari le vidissexscriptos Gracè necdum translatos: additos suissexscriptos tanquam Metaphysica appendices, ipsoq.

ab Aristotele Physices secundo, & Sapientie prima

duodecimo promissos:.

VII. Hæc ita Gesnerus. Nam ipsa illa editio Romana mihi quidem hactenus visa nondum est. Et quamvis omnino Aristotelis non esser hoc opus, quod equidem audacter, non ausim asseverare; non inde tamen sequeretur, prorsus nihil ab eo scriptum in hoc genere suisse. Etenim ut in Laërtij catalogo nonnulla numerantur, quæ hodie nusquam extant, Aristotelis scripta; ita scripsisse aliquid philosophus potuit quod à Laërtio nec visum nec in catalogum adeosit translatum. Vnde justo etiam audacius est Ammonij pronunciatum, quo is ullum Aristotelis in Theologia inventum extare negat.

11X. Est hoc commune satum optimorum autorum, ut scripta: eorum à tineis nonnunquam corrumpantur, idq; nec Aristoteles essugere potuit. Nam Bibliothecam suam reliquit Theophrasto, Theophrastus verò eam detulit Neleo; Neleus Scepsin detulit (verba sunt Strabonis) ac posteris reliquit, hominibus imperitis, qui libros inclusos & negligenter positos tenebant: Cumá Attalicorum regum studium in conquirendis libris, in eam Bibliothecam que Pergami erat, perspicerent, in sossa quadam occuluerunt; quos à tineis

Shumore corruptos Apelliconi Teio, magno emptos argento, Aristotelicos videlicet & Theophrasticos tradiderunt.

IX. Hæc Strabo, qui ibidem & hoc addit; Apelliconem, quòd librorum studiosior esset quam sapientia, volentem corrosiones emendare eos transscribendos dedisse aliis, scriptura non reste suppleta, atquideò edidisse erroribus plenos. Sed hæc parum ad nostrum institutum videntur facere, qui id tantum jam probamus, potuisse interire ob negligentiam horum hominum, si quid in hoc genere à philosopho sit elaboratum. Illud mirari vehementer soleo, cur hactenus tam pauci sint reperti, qui ex prosesso, ut loqui solemus, & peculiari tractatu naturalem Theologiam tradere sint conati?

X. Naturalem dico non Civilem aut Mythicam quas reliquas Theologiæ species Varro sacit citante Lugustino l. 6. C. Dei cap. 5. quarum hac de Diis turpia singendo seminat; illa savendo metit; hac mendacia spargit; illa colligit; hac res divinas falsis criminibus insectatur, illa corum criminum sudos in rebus divinis amplectitur: Multo minus Revelatum quam ab omnibus Sanctæ Ecclesiæ patribus ut & recentioribus Christianorum Doctoribus non minori diligentia quam selicitate excultam &

A 3

novimus omnes & jure meritoque gaudemus, Quæque ejusmodi doctrinas comprehendit, de quibus etiam recta ratio sibi relicta nihil balbutire potest, tantum abest ut invenire ca aut è principijs natura notis deducere confirmareque conetur.

XI. Cumque non solum Contraria, imò quovis modo Opposita; sed etiam subordinata & (ut cum Scholassicis loquamur) subalternata seinvicem illustrent: Agite, Lectores Optimi, paucisque mecum cognoscite, Quid sit Theologia Revelata, quæ xar izozar hodie (& meritò quidem) Theologia appellatur.

XII. Est nimirum 1. Habitus animi Practicus, juxta 2. Revelationem divinam, sacris scripturis comprehensam, & 3. Testimonio Apostolico-Catholicæ Ecclesiæ comprobatam; 4. Docens, Quomodo ad æternam Vitam perveniendum sit, & Dirigens omnia quæcunq; ad eam con-

sequendam quoquo modo faciunt.

XIII. Dicitur I. Habitus: quia ut reliquæ disciplinæ omnes, ita & hæc usu & exercitatione docetur ac discitur. Tantum hoc interest: Quòd hujus Austor Doctorque præcipuus sit Devs ipse, juxta illud Ioannis VI. vers. 45. Scriptum estin Prophetis; Et erunt omnes dosti à Deo. Quisquis ergo audivit & didicit à Patre, venit ad me. XIV. Di-

XIV. Dicitur II. Iuxta revelationem facris scripturis comprehensam. Quia scriptura sacra, Canonicis Novi ac Veteris Testamenti comprehensa libris, est optima & propè unica 1. Et credendorum, 2. Et agendorum, 3. Et petendorum norma: quæ sola, utpote à Deo prosecta adóms & Authentica est.

XV. Quantumvis enim III. adijciantur in definitione hac verba: Testimonio Apostolico-Catholica Ecclesia comprobatam, nihilo tamen minus Ecclesiæ testimonium à Testimonio scripturæ dependet & Auctoritas Ecclesiæ per auctoritatem ipsiüs scripturæ probatur. Hoc enim principium: Quicquid consentiente Veteris Ecclesiæ testimonio confirmatur, id verum & credendum; quicquid improbatur & reiicitur, id faljum & reijciendum est: Hoc, inquam, principium, pendet ab isto: Quicquid seriptura docet, verum est. Nisi enim scriptura certos nos redderet, Ecclesiam Apostolico - Catholicam, ad finem usque mundi duraturam, in fidei fundamentis errare, sive in haresin prolabi non posse Matth. xv1.18. XX11X. 28. de altera illa enunciatione seu propositione non possemus esse certi.

XVI. Dicitur IV. Docens Quomodo ad eter-

nam Ditam per veniendum sit, & dirigens omnia, & c. Idá; propterea 1. Vt cognoscatur, Quare habitum Practicum potius quam Speculativum dixerimus. Quia videlicet ad glorisicandum Deum tandem omnia tendunt quæ isshic traduntur. Ipsum certe Trinitatis mysterium, etsi per se cognitu dignum sit, & intellectum persiciat: Nobis tamen Christianis patesactum est propter praxin, nempe Cultum Christi.

XVII. Rectissime enim huc quadrat Ambrosij illudex epistola 31. quâ ad orationem Symmachi respondetur: Calimysterium doceat me Deus ipse, qui condidit; non homo, qui seipsum ignoravit. Vade etiam 2. ideò ultima illa definitioni adjecta sunt verba, ut Finis Theologia revelata tanto rectius intelligeretur. Is namq; duplex omnino

constitui debet.

XIIX. VNVs, qui Theologum, quà talis est, ejusq; officium concernit: & complectitur siquidem Dogmata spectas; Explicationem, Probationem, Defensionem: si Principia, unde hac dogmata explicantur, probantur, & desenduntur; complectitur hoc officium Interpretationem scriptura & Evolutionem antiquitatis.

XIX. ALTER eundem, quà simpliciter tan-

tùm

tùm Christianus est, spectat: esté; vel proximus & quodammodo internus, Fides videlicet; vel Remotior & magis externus, nimirum Æterna salus. Hae enim scripta sunt (Ioann. xx. vers. ult.) ut CREDATIS, Iesum esse Christum illum Filium Dei, & ut credentes

VITAM habeatis per nomenejus.

XX. Quæ ultima Iohannis verba eruditissimus paraphrastes ita exponit: Non scripsit (Evangelista videlicet) ab aliu audita, sed quibus ipse intersuit. Nec omnia tamen commemora vit, quæ dixit aut secit Iesus. Etenim si quis ea singulatim conetur enarrare, immensa voluminum vis nasceretur. Tantum autem literis proditum est, quantum AD SALVIEM consequendam satis est. Superest igitnr ut bis CREDENTES Go Iesu vestigius inhærentes contendamus ad immortalis vitæ præmium.

XXI. Nos Naturalem Theologiam, ut diximus, eamque solam nunc interpretabimur: quæ si suis limitibus contineatur, hoc est, si ea tantum exponat quæ de Deo rebusq; Divinis è veris ac infallibilibus rationis Rectæ principijs colligi demonstrarique possunt; nequaquam contemnenda, multo minus pro sabulosa aut vitiosa est habenda. Quin potius colenda hominibus verè doctis sedulo ac diligenter est, ut non tantum Gentilium de

dissarque Deabus deliramenta cò melius commodiusque resutentur (quod jam olim ejus ope à Divo Thoma egregio adversia. Gentes opere sa cum) sed divina etiam benignitas cò magis à nobis cum admiratione. Se debita gratitudine cognoscatur.

XXII. Hanc appellari merito bumana sapientia apicem, cjusq; vel tenuissumam perceptionem,
autore etiam Philosopho, menti longè jucundiorem accidere, quam mensas multis & varijs retumnaturalium epulis instructissumas, cum Theophilo.
Raynaudo Cespitellensi fatemur: qui ante hos viginti & septem annos Theologiam naturalem sive;
Entis increati es creati intra supremam abstractionem
ex natura lamine investigationem, Lugduni elegantissimistypis descriptam, Senatui populosi Eruditorum legendam exhibiuit atq; censendam,

XXIII. Dignus est ille tractatus doctorum commendatione velex hoc capite, quòd limites antea à nobis positos non transcendat, sed in nudis naturalibus subsistat, & ad articulos sidei proprièsic dictos atque adeò è solà revelatione divinà nobis cognitos nequaquam ascendat, multò minus evidentibus & infallibilibus argumentis eruere è principijs naturalibus & confirmare cos conetut. Contrà quàm secère ante ipsum alij, Raymundus videlicet

videlicet de Sabinde & Augustinus Steuchus Eugubinus, quorum ille Theologiam naturalem (anno clo Io I. Argentinæ per Martinum Glach excutam) hic de Perenni Philosophia libros x. (tum alibitum Basileæ anno clo D XLII. per Nicolaum Brylingium editos) conscripsit.

XXIV. Et quamvis uterque ab ipsis etiam Pontificijs scriptoribus, h. e. suz religionis hominibus, audaciæ justo majoris nonnunguam daminetur; verius tamen, nostro quidem judicio, in Raymundum quam in Eugubinum id quadrare videtur, quippe qui de æterna generatione Filis Dei, de summa Trinitate, de creatione mundi ac hominis, de Christo filio Dei ac vera in eum fide, delapsuhominis&Angelorumi, de traductione peccati originalis, de merito Christi ejusq; applicatione, de sacramentis, de alijs denique quamplurimis ad solain revelatam Theologiam pertinenti-Bus rebus italoquitur, ut omnia è principijs rationis deducere velle videatur: eth non negemus, in eodem Raymundi opere non pauca erudite admodum perscripta, & religioni Christiana adversus gentiles aut Atheos desendenda valde proficua, reperin manere apud Fon uncom Caringqar,

om XXV Cautius aliquanto le gestir Eugubiri

nus, qui, quamvis magnum paradoxon asserre non vereatur, nempe hoc: In religionem veram cunctos philosophos consensiste; Pietatem, Philosophiamq; Christiana, quæ sola cunctas ambages resolvit, omnes tacitè collaudasse; rerumque humanarum sinem, etiam philosophorum consensu, pietatem esse: ita tamen in hoc negotio versatur, ut argumenta ipsius non tam quæsita quam oblata videantur. Nam ipsa antiquissimorum recentiorumq; philosophorum verba commentarijs suis inserit, eaque nonnunquam ejusmodi, ut sine stupore, imò pudore maximo, à Christianis hominibus nec legi queant nec considerari.

XXVI. Vnde vel hoc nomine ab eruditis hominibus in pretio istud op us habetur, mihiq; à magno quodam præceptore (cui id utendum aliquandiu, cum intervivos, esset, tradideram) magni thesauri instar commendatum est, quod tot clarissimorum philosophorum, sententijs, omni auro,
gemmis q; omnibus longissime anteserendis, splendeat, & in summamadeò lectorem sium rapiatadmirationem. Ad quam quidem rem præstandam
autori huic mediorum abunde suit: quod Bibliothecarij munere apud Pontisicem Romanum Paullum III: sungeretur, & in tanta librorum, optimo-

44000

rum:

num copià facile inveniret, que ad institutum suum facientia commentarijs hisce insereret.

XXVII. Cum judicio igitur legendi sunt hi similes, libri, & in illis Guilielmi Pottelli, prosessoris regij in Academia Lutetiana opus, quod de Orbisterræ concordia inscripsit inque distinctos quatuor libros distribuit. Quorum primo quidem (utipse loquitur) religionis Christianæ placita rationibus philosophicis docentur; secundo, Alcoranum à capite ad calcem ex Arabico excutitur & resutatur; tertio, quid commune totus orbis tam jure humano quam divino habeat; indicatur; quarto, qua arte sine seditione salsæ de Deo dijsve persuasiones ad veram pertrahi possint, demonstratur.

XXIIX. Etenimut facile concedimus ex optima intentione laborem hunc ab Autore susceptum esse, nec pauca adeò in argumento tam arduo simul ac elegante contineri, quæ lectu sint cognituque dignissima; ita non possumus non fateri,
esse etiam in eodem quæ, si lectorem minus cautum
inveniant magnorum errorum ansam facillimè
præbere queant. Nimis enim interdum temerè in
articulos sidei eorumque rationes inquirit, quas
dari tamen ab homine non posse & scripturæ sacræ
testimonijs, & experientia ipsa quorumcunque
-itorq B 3 mor-

mortalium, etiam doctissimorum, comprobatur. Certè quicquid ad æternam hominum salutem ut articulus sidei proprièsic dictus pertinet, idomne, etiam revelatum jam à Deo per prophetas ac Apostolos, non potest comprehensive sed apprehensive tantum (ut scholassicorum verbis utar) co-

gnosci.

XXIX. Quamobrem Postellus alijé; omnes in hoc negotio occupati, dum, ex. gr. de Trinitate agunt, rationes quidem evidentes pro astruendo hoc articulo sidei asserre se existimant; sed revera nihil aliud sunt, quam probabiles tantum congruentiæ, cujusmodi, supposita revelatione, tradi aliquæ possunt, quibus assensus aliquis probabiliter suadeatur. Ante revelationem nec probabiliter, nedum evidenter, ea ostenditur ut docent communiter Patres & Theologi, quos citant Suarez & alij, ac præcipuè Vasquez p. 1. disp. 133. ubi adversus Lullum disputat, statuentem, posse evidenter ostendinaturali ratione, & à se demonstrari tam clarâ demonstratione, quæ etiam assensum sidei excludat.

XXX. Et sanè, neque à priori mysterium hoc ostendi potest, cum careat caus à per quam cognoscatur; nequà posteriori seu ab essectu, cum omnes essectus Natura cogniti à Deout uno, non uttrino

l profi-

proficiscantur, & ideo solum ut unum, non uttrinum notificare eum queant: Neque est in tota natura principium, unde possimus illud probabiliter conjectare aut suspicari. Si verò nonnulli philosophorum antiquorum mentionem hujus mysterij facere videntur, id acceperunt, vel mediatè, vel immediatè ab ijs quibus suit revelatum à Deo, ait Franciscus de Cunniga trastatu peculiare de Trinitate disp. 7 dubio 1. conclusione secunda. Cui hanc tertiam immediatè subjungit: Etiam supposita revelatione & sirmissima side hujus mysterij, non posse per vires ingenij evidenter illud ostendi, ut omnes docere ait adversus Richardum 1. de Trin. e. 4. & Henricum quodlib. 8. quast. 4. & quodl, 12. quast. 2.

XXXI. Que cum observasset Philippus Morneus (cujus de Veritate religionis Christiane liber non pauca ad nostrum institutum pertinentia habet) rectè docet cap. 6. hanc de Trinitate doctrină, quamvis in anima utcunq; expressam, ex hominis cerebro non prodijsse; sed patribus nostriscœlitus suisse patesactam, utpote, Platone etiam teste, multiò, quàm nos sumus, melioribus & propinquioribus ipsi Deo. Itaq; cum Plato, imò Atistoteles ipse, de ejus generis mysterijs loquuntur, autloqui potius videntur, non tam argumenta quam antiquorum.

quorum dogma & veterum per manus traditam autoritatem lubenter in testimonium adducunt, quodhis verbis serè exprimunt: nt antiquus sermo habet, ut antiquissimi sermones serunt, ut loquuntur veteres, ut antiquissimi quig tradunt, ut prisci mortales affirmant.

XXXII. Dignus est in hanc rem Eliani locus, qui huc è libri 2. variarum historiarum capite 31.adscribatur & cum admiratione consideretur: Quie non Barbarorum Sapientiam, aitille, laudibus extollate Siquide nemo corum ad contemptum Deum unquam prolapfus est; neg in dubiu vocant, fintne Dii, annon fint, & curentne res bumanas , annon. Nemo igitur neg Indus, neg Celta, neg Egyptius, cam cogitationem in animum induxit, quam vel Evemerus Messenius, vel Diogenes Phryx, vel Hippo, vel Diagoras, vel Sofias, veldenia Epicurus. Sed Barbari isti, quos dixi, contendunt & esse Deos & nostri curam gerere, Atque hac immota fide tenentes ( naj Tase Te Twi izuean Exoves The mister) pure rem divinam faciunt, sancte vitam agunt, ceremonias obeunt, orgiorum legem observant, & alia patrant ex quibus certum est, quod Deos obstinate colant & venerentur.

XXXIII. Plura in hanc sententiam legat, qui volet, apud Cluverum l.1. Germaniæ antiquæ cap. 36.

deniq; altorum locis concludit; mon modo Celtarum nostrorum (hienim Germanisunt) sed omnium pariter per orbem terrarum gentium Theologiam ac reliquam sapientiam, neque à Græcis, ut plerique volunt cum Diogene Laërtio: nec à Celtis ipsis, vel Persis vel Indis, vel Ægyptijs, vel Assyrijs ut Aristoteli & alijs visum; sed à primo omnium mortalium patre Manno profectam esse: Qui ipse primus doctorem habuit eundem quem originem conditorem; sui, supremum illum æternumque Therthicui pro tantis donis sirlaus honor & gloria in secula seculorum, Amen.

XXXIV. Cæterum ne diutius generalibus hisce inhæreamus, jam statim propositum nostrum urgebimus & ipsas substantias incorporeas eo ordine, qui nobis omnium commodissimus videbitur, pro facultate ingenij nostri eonsiderabimus. Illud autem Lectorem benevolum his monemus: in ipsa tractatione non rarò quidem ejusmodi del monstrationes reperiri, quales in metaphysicis & in Mathesi adhibentur; interdum tamen vel argumentis prorsus topicis vel probationibus à posteriori, ut vocant, acquiescere nos oportere. Tum quod à sensibus sint objecta hæcremotissima, tum

سالاک

quod

quòd tanta sit Intellectus nostri imbedilitas, ut tam sublimia penetrare ipsi sit negatim, etsi non destrrin rebus interdum ipsis quod medij apodictici! -locum subire, & propriam adeò demonstrationem suppeditare posses.

DISSERTATIO II.

### DE SVBSTANTIA INCOR-POREA INDEPENDENTE, HOGO

EST. DE DEO TER OPTATAN

M.A X.I.M.O.

#### APHORISMVS I.

Nignis est locus & perquam notabilis apud Ioannem Stobæum (sermone 145. editionis: Francosurtane pag. 457: Aurelianensis. Verò sermone 42. pag. 279.) è procemio Legum Zaleuci. Locrensium legislatoris celeberrimi: (de quo videndus omnino Valer. Max. lib. 6. eap. 5!.) nobis servatus; ubi hæcleguntur: Omnes qui urbem ac regionem inhabitants, persuasos esse oportet existimareg. Deosesse, quod manis sum sit ex ecclis totius mindi inspettione revium in inssistant paleberrima es ordine . Hand enim fortuita aut humana ejusniedi ope-

II. Adijciuntur autem vix tribus interjectis lineis & ista: Singulos igitur babere & comparare animam quemque suam oportet, ut ab omnibus malis pura sic. Nam ab improbo homine non bonoratur Devs, neque sumptibus colitur, neque tragadiis capitur; instar hominis mali; sed Virtute ac institute Bonorva (Regagesca ab naxaviros na dirácia) Quocirca opus est unumquemq pro pirilibonum esse, tum factis, tum voluntate, qui modo suturus sit Deo charus: & non metuere pecuniarum ia-suram magis quam vita & fama dedecora: & civem meliorem existimare qui opes amittere mavult, quam honestatem & sustituam.

All. Moralem hæc potius Philosophiam, quam Theologiam Naturalem spectant, sateor; sed ita me movent, ut ne ista quidem invidere Leteribus meis possim, quæ loco codem non sine stupore licet perlegi. Morituros omnes, (ait ibi Zaleucus) injuriarum, quas commiserunt, memores pænitentia invadit es vehemens cupiditas, qua vellent exacta sibi vitam omnë suisse justam. Quamobrem singulos oportet semper in singulis actionibus illud tempus adeò suis cogitationibus samiliare sacre ac sipræsens esset. Ita enim maxime honesti justia, cura vigebit.

6 2

ato Www Stuper animus, ritubant cum calamo digiti, mens ipsa quodammodo contremiscir, dum
intam pias partesià multis Christianis transser video seriboque Zaleucum; Hominem Divina revedutione atqueadeò peculiari gratia Spiritus S. prorsus destritutum. Neque possum nomicliotem magive sanam optare mentem omnibus qui & credunt esse Deum, & Dei silium pro unico nostro
servatore agnoscum. Idque, proh pudor lejusdem
Zaleuci verbis: que simul egregium ijssem consilium suppeditant, quo si univolent, in viam sactlè reducentur.

piam assistente sibi ( Admar mand celt in Gr.) ad injustic tiam instigetur, is ad templa, arang delabra verseur fagiens iniustitiam, ceu dominam impissimam molestissimams, seu dominam impissimam molestissimams, seu dominam impissimam molestissimams, se desoret, ut opem ad propellendam ipsam sibis ferant. Accedat quoq viros probitatis nomine claros, ut de vite selicitate es malorum bominum vindicta disservates audiens, ab injustis sacinoribus animum a vertatis ( ha varoleian mole adinor separ.)

Atá; hoc est, quod ipse Apostolus ad Hebræos cap. x 1. vers, 6, inculcat, quando τον περοτεχόρθουν το ρεώ credere oportere dicit, Gesse Deum G ab eopramiadari se colentibus. Vbi, quod cruditissimus

observat Hugo Grotius, (de jure pacie & Belli Lib. 2. cap. 20. pag. mibi 322.) per accessum ad Deum ipsissum secundum Hebræos intelligitur Religios quam omnium reliquarum virtutum & principium & sinem, & sontem & mare, & caput denique & calcem jam olim statuimus in nostris Politicis, Dispertatione v. aphorismo 5. Vbi etiam perniciosum virtutis & religionis omnis depravatorum Nicolaum Machiavellum, scribam Florentinum, astutum vasirunque potius, quam verè Prudentem ita perstrinximus, ut istius instituti ne hodie quidem nos poenitere queat.

VII. Nos de Deo Ter Opt. Maximo breviter delibare conabimur, quicquid ê Lumine Rationis vel cognitum suit à præstantissimis quibusses, Philosophis, vel demonstratum. Quod dum facimus, humilitatis vinculo mentis alas sirmemus necessum est, ne majestaté scrutantes à glorià forsitan opprimamur. Aristoteles certè (testante Senecal. 7. natural. quast. cap. 30.) nunquam nos verecundiores esse de debere ait, quam cum de Deo agitur. Si intramus templa compositi, si ad sacrificium accessuri Dultum submittimus, togam adducimus, si in omne argumentum modestia singimur, quantum hoc magis facere debemus cum de Dei natura disputamus, ne quid

C 3

temere, ne quidimpu lenter, ne quid ignorantes affirmemus, autscientesmentiamur. Hæc Seneca.

Summung; rerum connium opificem imploramus, ut Intellectum nostrum illustrer, animisque accrescentes nebulas, quæ de corpore oriuntur, depellat: Quod ita sieri debere eleganter Plato dial. 4 de legibus sive de legumilatione, docet: cum quo sub persona Timæi loquente (ex ipso Timæo sive Dialogo de natura) ita præsamur: Atgin bunc qui dem modum Deus à nobis in vocatur, ille verò nobis savens & propitius, ita annuat, ut & aliquæ à nobis dicenda sunt, sacilè percipiant. Ego verò sicut animo & cogitatione rem complexus sum, ita commodissimè universam exponam atq demonstrem.

IX. Ac primò quidem non opus esserprobarehoc loco Qvod Sit Devs: quum de subjecto (sive illud sit totale alicujus scientiæ, sive
partiale tantùm) præcognosci debeat non solùm
quid nomen significet, sed etiam quod, si non actu,
saltem potentià in terum naturà detur; nisi mortalium pravitas tantùm invaluisset, ut quosdam in
maximè irrationabile, & omnium malorum pessimum barathrum detruderet, uti statuant Dev m
NON ESSE. Quales suere olim, quorum jam se-

cimus

cimus mentionem, Diagoras, Evemerus Messenius, Diogenas Phryx, & Hippo, minuti omnes ac inertes philosophi, ut à Lactantio de Ira Deic. 9. appellantur, quosque ideo superiori dissertatione Ælianus ipsis etiam barbaris longe deteriores suisse jure meritos; censuit.

XIII His annumerandi siint Acrotheitæ illi seu Thoës, quos ob impietatem illam tantam & tam horrendani universos à terra subitò absorptos esse Simplicius ad cap. 38. Enchiridig Epicteti docet. Panætius item Rhodius qui, teste Epiphanio, quæ de diis dicuntur sustailit & nugas esse sermonem de Deo affirmavit. Addunt isidem nonnulli etiam Protagoram, eumq; de Deitate saltem dubitasse dicunt, etsi Iosephus 2: contra Appionem, de dijs Atheniensium tantum dubitasse euntasserat. Socratem verò ab Atheismo meritò purgant Iustinius, Terrullianus, Lactantius, Eufebius & alij, qui quidem ided hunc tam præstantem philosophum Atheismi. damnatum esse existimant, quòd polytheismum tunc receptissimum damnaret, quâ de caussa Christiani quoque, teste l.6. sub finem Arnobio, passim Athei appellabantur. Idque de Luciano etiami affererem, nisitanta ejus fuisset impietas, ut ob eam,, teste Suida, à canibus discerpi meruerit.

XI. Iami

XI. Iam qui Aristotelem ac Platonem in hunc censum referre sunt conati, cum manisestam calumniam faciant ne digni quidem responsione nobis videntur. Illud miramur, quod Augustinus 1. 5. de Civit. Dei c. 9. etiam Cueronem Atheismi accuset, tametsi eum dissimulanter egisse dicat; cum ex omnibus Tullij scriptis contrarium prorsus elucescat. Libro enim de Divinitione; esse pressantem aliquam aternama naturam, ait, & eam suspiciendam adorandamá hominum generi, pulchritudo mundi ordog, rerum cælestium cogit consiteri. Et l. 2. de nat. Deor. Quid potest esse tam apertum, inquit, tamá perspicuum, cum cælum suspeximus, cælestia contemplati sumus, quam aliquod esse numen prastantissima mentis, quo hac regantur.

XII. De hac igitur Augustini sententia aliorum quidem me doctiorum, judicia audire, quam
meum serremalo. Hoc tamen, pace tanti, tam docti sanctique patris, assero: me fidem illi habere in
isto negotio non posse. Quin potius Machia vellum
omnesque ejus asseclas, hodiernos nimirum politicos Novos, Atheorum gregi annumerandos censeo, qui omnibus suis consilius sactisque probant,
se credere non tam quòd sit, Deus, quam utile esse
reip. ut vulgò ita credatur. Planè ut Critias olim,

qui,

Mr. Ism-

qui, teste Sexto Empirico, à viro quodam prudente ac ingenioso excogitatum esse Deum dixit, in hunc fine, ut malis metus incuteretur, etiamsi elam aliquid agerent aut dicerent, aut cogitarent: Per leges enim solas eò tantum adigi homines potuisse, ur palàm scelera non committerent, quæ elanculum nihilominus frequentissimè perpetrabant.

XIII. Cæterum, etiamfi, ut supra diximus, stultissimus & recæ rationi vel maximè repugnans sit Atheismus, non desuere tamé sceleratissimis hisce hominibus Argumenta, quibus vel probare vel palliare tam impiam assertionem sunt conati. Vnum corum hoc loco tantum videbimus, ad quod reliqua omnia reduci posse videntur, nempe: si sit Deus, cum infinitæ sit bonitatis ac persectionis, non fore in mundo ullam malitia aut impersectionem, quod unum contrarium, præsertim infinitum, necessario alterum totaliter destruat. Quod quidem argumentu multos philosophos vexasse, & ipsos etiam alias non malos in hoc barathrum impietatis serè præcipitasse, Lactantius de ira Dei cap. 13. docet.

XIV. Rectissime tamen à Scoto ejusque difcipulis solvitur per negationem consequentia & probationis, qua ad confirmandam eam adducebatur. Nempe oppositum non excluditur formali-

D

ter ab altero opposito, nisi è subjecto in quo alterum corum jam existit. Atque sic Deus omnino per suam infinitam & persectissimam bonitatemente cludit à se omnem malitiam ae impersectionem. Essective autem non tenetur excludere omne sibil oppositum è mundo; sed potest permittere mala & ad bonos sines ea referre, dirigere ac ordinare. Nam sola est divina vis (aiterudite de hoc negotio disputans Boëth. l. 4. cons. phil. prosa 6.) cui mala quoq bona sunt, cum eis competenter utendo, alicuius boni elicit essectim. Ordo enim quidam cunsta completitur, ut quod ab assignata ordinis ratione discesserit, hoc idem licet in alium, tamen in ordinem relabatur, ne quid in regno providentia liceat temeritati.

RV. Missa igitur tam absurda hominum stolidissimorum sententia, quæ, ut Plato loquitur 10. de legibus, seelera parit, non una tantum morte vel duabus, sed pluribus digna, firmiter statuimus etiam rationem sibi relictam non quidem clarè & intuitivè, sicutin se est, sed obscurè tamen & abstractivè cognoscere Deum posse. Et quamvis Gregorius Nazianzenus, orat. 2. de Theologia, Platonis hanc in Timæo sententiam: Deum intellessu percipere difficile est, eloqui autem impossibile: ita corrigat, ut dicendum

cendum potius existimet: Deinaturam nullu quidem verbis explicari posse, animo autem atq. intellectu comprehendi multo minus posse, quod rem tantam animo comprehendere omnino impossibile sit; nihil tamen adversus nostram assertionem hoc facit, cum ipse Nazianzenus non dicat concipi aut cognosci, sed comprehendi, quorum unum ab altero toto cœlo disserre Isidorus Pelusiota 12. epist. 186. docet.

XVI. Estauteni triplex præcipuè via seu modus cognoscendi naturaliter Deum cjusque attributa, ut tradit è D. Thoma & explicat eruditè Armandus de Bello visu trast. z. de terminis cap. 2. Via nimitum Caussalitatis, via Eminentia seu excellentiæ, & via Negationis seu remotionis. Per viam caussalitatis præcipuè cognoscimus, quòd sit Deus, quando videlicet viso essecui, naturali quadam inclinatione in ipsam quoque caussam ferimur, essi attri-

rerum omnium concipitur & nominatur.

XVII.: Sed quoniam effectus hosce omnes & quicquid in mundo cernimus, perfectiones quidem suas, sed innumeris imperfectionibus commixtas, habere deprehendimus, agnoseimus autem debere

buta etiam nonnulla per hanc candem viam cognoscantur: relativa præsertim illa, quæ vocant, quibus ut conditor, administrator, directorque

D 2 dari

dari unum aliquod bonum optimum, in quo omnes perfectiones sint prorsus descecatæ, ut ita in natura rerum non modò bonum& melius, quæ in creaturis locum habent, sed etiam optimum reperiatur; concludimus', quicquid perfectionis est in essectibus, hoc eminentiori modo debere esse in caussa. Acqueita per hanc viam eminentiæ cognoscitur Deus non ut caussa simpliciter, sed ut caussa æquivoca, quæ essectuum suorum perfectiones non quidem sormaliter (quod causæ univocæ competit) sed eminenter contineat. Hoc item modo attributa Dei absoluta & positiva, (ut esse bonum, justum, sapientem, potentem, Intellectu, voluntate, libertate que præditum) investigantur ac demonstrantur.

XIIX. Cumque ob hunc ipsum Dei supra res cæteras excessum nihil usurpare possimus quod positive, & convenienter ad illam eminentiam, Deum exprimat, superest tertia, quâ omnes impersectiones, imò etiam persectiones creaturarum ad supplendam aliquam impersectionem illis à natura concessas (ejusmodi est in homine potentia ratiocinandi & deducendi unum exalio) a Deo removemus: vel quæ persectiones Deo & creatutis communes ad solum Deum negatione addita restrin-

restringimus. Vt cum dicimus substantiam esse Deum, verum non-finitam, non compositam, non multiplicabilem, non mutabilem, sed infinitam, simplicem, unicam, immutabilem: habere eum vim Intelligendi; sed non limitatam verum illimitatam: habere durationem, non inchoatam aut siniendam, sed æternam. Ae per hanc quidem viam negativa Dei attributa cognoscimus atque probamus.

XIX. Præstat autem, ratione certitudinis ac evidentia, nostra de Deo negativa cognitio affirmativæ: idque ideò, quòd cum aliquid de Deo verè negamus, non solum remotio ipsa vera sit, sed etiam prædicatum illud quod negamus, quippe creatum ac plerumque corporeum, distincte à nostro intellectu penetrari queat, quod non contingit quando de codem aliquid, quantumvis verè, affirmamus. Ex. gr. cum negamus Deum esse quanrum, molem illam quam à Deoremovemus, distinctè percipimus: at cum de eodem aliquid verè affirmamus, prædicatum illudabijs, quibus similia in rebus cæteris conspeximus, translatum est tantummodo ad Deum, atque adeò non potest non esse illi inadæquatum ac longè impar. Et hanc quidem. Theologiam negativam vel Divinam ignorantiam veall of states teres

teres appellarunt, de qua Augustinus 1.8. de Trinitate cap. 2. non parva notitia parsest, inquit, cum de profundo isto in illam summitatem respiramus, si antequam scire possumus quid sit Deus, possumus iam scire quid non sit.

XX. Verùm enimyero quia per viam caussalitatis, ut diximus, existentia potius Dei quam ejus attributa cognoscuntur, nec pauci tamen sunt qui dubitant, an ex pulcherrimo & admirabili totius universi ordine cetterisque effectibus satis firma probatione existentia Dei colligatur; siquidem aly notitiam saltem probabilem, aly probabilissimam & moraliter certam, aly denique non certam tantum sed evidentem etia oriri inde statuunt: danda est opera, ut ipsa illa existentia (quâ dubia aut nondum certa de attributis frustra sumus solliciti) ita confirmetur, uti vel ab obstinatissimo quovis mortalium negari nequeat, nisi rationem ipsam ejurasse videri velit. Vbi miramur non immeritò corum judicia, qui ctiam adversus atheos. dictis scripturæ divinæ, quod sit Deus, probare solent. Quasi vero fieri possit, ut Dei aliquod verbum extare credat, cui ne illud quidem exploratum jam est, utrum ipseille, cujus hoc esse verbum dicitur, existat.

XXI, Ra-

C XXI. Rationibus igitur hic agendum est, non autoritatibus scripturæ: quarum hæ apud eos solummodo magnum pondushabent, quibus jam persuasum est, & existere Deum & verbum aliquod ab ipso revelatum mortalibus esse; ista exprincipijs naturâ notis, quæ omnium hominum consensu approbantur, sunt arcessendæ. Earum quamplurimas partim à naturâ contingentia, partim ex ratione necessitatis, partim à conceptu summi boni, partim ex motu orbium coelestium, partim ab omnibus rebus visibilibus copiose admodum, citatis fingularum autoribus, proponit Theophilus Reinaudus Theol, natur. distinct. 5. q. 1. ab articulo 1. usq ad offavum:quarum nos unam tantum hoc loco, relictis cæteris, referemus ex natura seu ratione dependentiæ petitam. Tum quòd è reliquis non paucas ipse ut minus evidentes parvipendat, tum quod una hæc sufficere nobis possit & satis firmiter negotium universum conficiat:

XXII. Fundamentum autem probationis, nostræab ipso contradictionis, hoc est, à primo totius humanæ cognitionis principio, desumemus, Cujus tanta est in animis mortalium quorum cunq;, modò sana mente sint præditi; evidentia, ut nihil omnino se prius habeat, quo certitudinem suam probeta

probet confirmetque. Duas igitur homini Atheo enunciationes formaliter contradictorias propooemus hasce:

> Omne Ens est dependens; Quoddam ens non est dependens:

quarum alterutram necessario admittere cogetur, cum impossibile sit utramque vel simul veram vel simul falsam esse. Quamcunq; autem admiserit, captus erit: & vel nostram sententiam probabit, vel suam rationi ipsi, qua tamen se præditum esse

non negat, adversari deprehendet.

XXIII. Non potest autem vera esse prior illa universalis assirmans, quia si omnia entia dependentia essent, & in illo ordine dependentia ad ultimum tandem non deveniretur, quarendum vicissim esse de toto illo rerum dependentium collective sumptarum cumulo, utrum esse suum babeant ab alio aliquo ente quod extra dependentium numerum esset, an non? Si prius dixerint adversarii; habebimus quod volebamus: nam illud ipsum Ens, quod extra dependentium omnium numerum est, Deum appellamus. Si posterius asseruerint, evertent statim hypothesin propriam, & negabunt dependere, qua paullo ante dependentia esse omnia statuebant. Ne nunc Scoti illud argumentum operose

rose urgeam, qui p.1. dist. 2. q.2. ait i dato processi infinitum in dependentibus, dari infinitum superius & consequenter in infinitum persectius, atq; idipsum Deum esse; aut si illud non detur, non dati citiam processum in infinitum; atque sie iterum hypothesin ipsam everti.

XXIV. Si dicantres omnes à se invicem dependere non per modum linea recta sed per modum circuli; jam se talento obligant, ut solvant quadrantem. Cum enim id quod dependet, imperfecius sit co à quo dependet, (nam de ejusmodi dependentia jam loquimur, qua unum ab altero secundum esse totum, non vero vel tantum in fieri vel tantum in operari, dependet) si duo aliqua entla à sese invicem dependerent, sive id mediate sive immediate fieret, utrumque horum entium simul ac femel perfectius fuerit leipfo & imperfectius perfectius quidem, quia effettiam largitur, imperfectius, quia edudem accipitalteriq; debet: quo quidem absurdius magist, ridicusti excogifari nikil potest. Atque îtà existentia Dei demonstrata esto. Nuite attributa Breviter ostendemus.

XXV. Eaverd diversis à nobis exprimuntut nominibus, quorulli alia, in supra diximus, relativa, alia politiva, alia desirque liegativa sunt, & ad ex-

ad explicandam hanc infinitam essentiam adhibentur propterea quod nullum unicum sufficere possit. Nam adæquatum conceptum essentiæ divinæ formare aut verbis eloqui nunquam nobislicebit, etiamsi omnes omnium mentes una ad in pestigandum coirent, & omnes ad enunciandum lingua concurrerene, ait egregiè Basilius homil, de vera fide. Quibus similia sunt quæ ex Averroë (vulgo sicappellato) à philosophis præstantissimis citantur; si omnes nimirum res sublunares calamiscriptorij essent, si omnes aquarum omnium guttæ atramentum, fi cali omueg effent libri, non posse tamen vel unicam Dei per-

fectionem digne describi.

XXVI. Nec mirum illud cuiquam videri debet, quum, ut postea videbimus, immensus sit Deus, intellectus autem noster mensuratus, neque adeò ulla inter intelligentem & rem intelligendam proportio: quæ tamen omninò requiritur, si adæquata intellectio fieri debeat. Illa ipsa verò immensitas quatuor in se complectitur: 1. Infinitatem quatenus in se Deus consideratur; 2. Incomprebensibilitatem, quatenus comparatur ad Intellectum quemennque creatum; 3. Incircumseriptibilitatem, quatenus ad locum comparatur; 4. Æternitatem, quatenus ad durationem confertur. Sed de his. postcai postea pressius. Nunc ideò tantum ea adducuntur, ut constet: satis nobis esse debere, si tenuem ac rudem Dei cognitionem per lumen naturæ consequamur, quum persecta & adæquata nullo modo haberi possit. Adeò ut repertisint, qui illud sinisi ad infinitum nullam proportionem esse eò usque extenderent, uti ne quidem in patrià h. e. in altera vita Deum persectè à nobis cognitum iri asseveratent.

XXVII. Quibus quidem adstipulari hactenus simpliciter non possumus : quòd ex oraculis divinis constet, præcipuam beatitudinis futuræ partem in eo fore positam, ut Deum à facie ad saciem sicuti est cognoscamus. Itaque recte ex Capreolo Clarissimus Horneius collega noster & compater honorandus observat: De potentià aliquâ dupliciter dici posse, quòd non habeat proportionem ad rem percipiendam; Uno modo, cum res ea plane non continetur sub ratione formali objecti illius potentiæ, sicuti visus nullam habet proportionem ad sonú; Altero, cum res continetur quidem subratione formali objecti potentia, sed altiorem modum essendi habet quam natura cognoscens; sicuti visus noctuæ non habet proportionem ad lucem solis, & intellectus noster non F. 2 habet

habet proportionem ad essentiam Dei, non quod lix non sit visibilis; sed quia visus nocquæ est imbecillior: neq; quod Deus non sit intelligibilis; sed quod noster Intellectus sit nimis in hac vità impersectus.

XXIIX. Quanquam igitur potentia priori modo carens proportione ad objectum nunquam eam accipere possit, ita ut cadem potentia maneats sicuti visu res nulla percipi potest, qua sub visibilit bus non comprehenditur; potest tamen per aliquod superveniens elevari ad rem percipiendam, ad quam posteriori modo proportionem non habebat. Ita visus, etsi nihil videt nisi quod visibile est, elevari tamen potest, ut illud visibile percipiat postmodum, quod intueri antea non poterat. Id quod de rebusintelligibilibus quantum viseminenter perfectis itidem dicendum esse putamus, essi certissimum sit, ob nimiam lucem & entitatis infinitatem lippientibus, ut ita loquar, creaturarum intellectibus impervium in hac vita Deum esse.

XXIX. Vnde jam luce meridiana clarius est:
nequaquam definitionem Dei persectam dari posse; sed ipsum potius Deum, ut recte locutus est
Anastasius Sinaita, definitionum omnium definitionem
esse, quod omnes nempe definiat, ipse ut infinitus
definiti

definiri non possit. Cujus assertionis ratio, etsi expracedentibus jam per se facile pateat, desumi tamen etiam ab ejus simplicitate, paullò post explicandà, potest: qua omnem generis & dissertita rationem ita excludit, ut inde erroris sui prorsus insani probationem desumpserit David de Dinanto, quo Deum esse materiam primam statuebat. Nihil enim assignari loco dissertita posse dicebat, quo Deus à Materia prima & vice versa materia prima à Deogliscerneretur, ideoque & Deum materiam primam & materiam primam Deum necessario esse.

XXX. Ridiculà prorsus consequentia & quam vel pueri peripateticorum refutare sciunt. Quippe quibus ignotum non est, non solum ca dissingui, qua per differentiam superadditam discernuntur sed etiam multò magis ca, qua sunt primò diversa. Id quod maximè de Deo & Materia prima dicendum est, quorum Ille impassibilis, immutabilis, immobilis atque activus est, Hac verò ex adverso passibilis, mutabilis, mobilis, omnisque alterationis receptiva: Ille ascendendo, Hac descendendo entium omnium extremum est: Ille omnium persectionum sons, Hac impersectionum cuncarum in Naturalibus est. origo & ad ipsum sere non-ens accedit. Quod pluribus jam explicarem,

nisi Aristotelis illud (apud Stobaum sermone 4.) Ob oculos mihi jam versaretur: Eos qui res manifestas demonstrare conantur, perinde facere ac si solem adhibita lucerna vellent ostendere.

XXXI. Ego sanè, si vivente hoc hominis monstro vixissem, cum Ovidio l. 4. de Ponto,

I bibe, dixissem, purgantes pestora succos, Quicquid & in totanascitur Anticyra,

dignumque patellà operculum pugnum ipsius ori potius imponendum statuissem, quam argumentis adversus desiria tam absurda decertandum, ne, quod de Fausto dixit Augustinus, (l. 12. cont. Faust. c. 45.) propterea gannio ille putaretur aliquid dixisse, quia ei responderi dignum habitum suerit. Quamobrem, missis hiscenugis, rem ipsam tandem aggredimur, & ex ipsa statim Dei independentia superius jam demonstratà illud deducimus, Eundem omnium rerum caeterarum causam esse. Nam si qua res daretur, cujus ille non sit caussa; jam ipsa quoque independens esset, quod sieri non posse & per se manifestum est & ex sequentibus clarius semper clarius que patebit.

XXXII. Iam si caussa est rerum omnium, non dubium est quin Omnium etiam optimum perfectissimumá, Ens sit, quippe cui reliqua omnia, quicquid sunt & possident, acceptum ferunt. Quod eleganter Augustinus l.7. confess. e. 11. ita eloquitur: Inspexi catera infra te, & vidi nec omnino esse, nec omnino non esse esse quidem, quoniam abs te sunt; non esse autem, quonia id quod es non sunt. Ac ne quis è lumine revelationis fortè hæc profluxisse existimet, Senecam quæso audiat, qui epist. 58. Quod eminet (inquit) es exuperat omnia, boc Plato ait per excellentiam Esse, ut Poeta communiter dicitur: omnibus enim versus facientibus boc nomen est, sed jam apud Gracos in unius notam cessit. Homerum intelligas cum audies poëtam. Quid ergo boc est? Devs, scilicet major ac potentior cunctis.

XXXIII. Infinita hisce similia ex Platone ipso Platonicisque philosophis adduci possent, nisti
jam tum serè nimis prolixi nobis videremur, sivé
dissicultatis quicquam ea res haberet. Illud hisc
observandum est diligenter, quod è Plutarcho discimus, quem exinde etiam Eusebius l. 11. de præparat. Evangelica laudat; pro foribus templi Delphici palàm scriptum suisse hoc verbum Græcum
11. Nam ingredientes templum à Deo moniti illo
oraculo Nosce Teipsom; Eum resalutantes
respondebant e. h. e. Tu Es atq; ita soli Deo ut
æterno & prorsus immutabili, ipsum Esse convenire satebantur; se verò, ut corruptibiles, non tam
esse.

pus, quo existant res corruptibiles, perexiguum sit, si conseratur cum co tempore quo non existunt, quod tam ante generationem quam post corruptionem est insinitum; tum quod, dum existunt, nunquam exdem permaneant sed continenter varientur, ut Plato in Timeo ratiocinatur.

XXXIV. Sed non tantum Ens primum ac proprie dictum, verum etiam substantia, & inter substantias prima est idem ille independens rerum omnium conditor: cum id præcipue substantiæ nomen mereatur, quod semper ex sese est quod est, quodq; propriavirtute subsistit & cujus virtus sola nullius extraneæ opis indiget, sed quicquid id ejus possidet, illud omne sibi tantum debet. Nec repugnant vel sibimetipsis vel nobis Philosophi Patresq; doctissimi, quando interdum Deum substantiam esse negant. Dum enimita loquintur, à substande potius quam subsistende hanc vocem deducunt & tantum hoc volunt: Deum non substare accidentibus, quod est verissimum, ob causas jamjam proponendas. Sicuti etiam interdum Ens non esse Eundem asserunt, quod in Eo Ens sit supra esse ejusmodi, quale in ipsius essectibus deprehenditur, utita eminentiam Divini effe & subsistere demonstrent. XXXV. NeAXXV. Neg verò substantia corporea est, ex anima spirituali & corpore constata: quia in omni compositione pars antecedit id cujus est pars, & consequenter illa respectu hujus rationem caussa habet, que à Deo longissime est, ut patuit, removenda. Et quoniam compositio pugna principium est, pugna autem solutionis & interitus ut loquitur Nazianzenus (orat. 2. de Theologia) quis non videt ? si corporeus statuatur Deus, sore etiam eundem corruptibilem statuendum, quo nihil absurdius de Ente omnium persectissimo vel singi posset. Vi ita mirum sitreperiri potuisse, qui, ab Aristotele Deum corporeum suisse creditum, & sibi & aliis voluerint persuadere.

AXXVI. Nam quòdobjiciunt Deum ab Aristotele (12. Metap. text. 39.) animal primum ac supremum suisse appellatum, ut facit in examine doctrina gentium Franciscus Picus 1.4. eap. 1., in ea re oppidòsanè hallucinantur; cum son ipsi non designet corpus sentiens sed rem viventem seu vitæ participem. Quemadmodum etiam Platonicis idem significare yox eadem solet, ut omnia eorum scripta testantur sipsa origo seu derivatio requirit. Etenim à sa (vivo) vocabulum hoc deducitur, adeòque rectissime sa attenta peus optimus maximus appella-

pellatur, quod vitam in seipso & à seipso eminentissimam habeat atque æternam. Ne nunc operose ipsius Philosophi verba urgeam quæ ex 8. Phil. tex. 79. & 12. Met. sex. 5 sacile adducerem quibus in locis difertis verbis, quod nos statuimus non docet solummodo snd etiam demonstrat.

liæe objectio:nisi quis ejustem, vel longe simillimi errorisarguere etiam velit Divum Gregorium, qui codem modo latina animalis voce usus, etiam Angelum (homilia 20 in Evangelia) animal rationale appellat, cum tame agnoverit ipse aliosos, docuerit læpissime, angelos spirituales esse substantias. Vr ita ja constet nequaquam corporeum vel ab Aristotele statutum vel à quoquam statuendum esse Deum, atque adeò ex partibus integrantibus eum non constare, nee sub ullo genere aut ullo in prædicamento contineri sed extra omne genus & omnem disserentiam positum esse.

XXXIIX. E quibus facile deducitur quod astus sit purissimus qui nullam omnino potentialitatem (liceat mihi eum scholasticis ita loqui) admittat. Nam si hujus in eo quidquam sit, tam non esse quam esse possit, nec non superius se aliquid requirat cujus benesicio esse psius fulciatur & a non esse.

yindicetur, quod nullo modo vel propter solam ejus independentiam concedi potest. Potentiale
autem hoc loco appellatur quod tam esse quam
non esse; non autem quod tam operari quam
non operari potest. Posterius enim omnino, tanquam persectio, in Deo locum habet, prius, cum
maximam impersectionem importet, nequaquam.
Sienimirum ab omnibus explicatur philosophi illud axioma quo docetur 9. Metap. tex. 17. Eternaqua suntea carere potentia.; vel ut 3. Physicex. 32. habetur, in perpetuis inter posse & esse nullam esse differentiam.

XXXIX. Nempe de potentia passiva ad corruptionem, vel ut cum aliis loquar, de potentia contradictionis ad non esse & esse substantiale, qualis in rebus generabilibus & corruptibilibus deprehenditur, intelligi hac & similia debent. Talis enim in independente natura non invenitur, qua nullo penitus modo mutari quoad essentiam, existentiam, persectionemque suam potest. Imò necesse est, ut se habeat eo, quo se habet, modo. Qua quidem necessitas etsi non sit ex hypothesi, sed simplex prorsus & absoluta, non tamen coactionis est sed persectionis, ut rectè ex Toleto (3. Physquest. 4.) Gratianus Monfortius in Axiomatibus philosophicis docet.

X L. Ex co porro quod actus purissimus sit DEVS, ejusdem Simplicitatem demonstrare velle; nescio an non sit supervacaneum, quòd hæc cum illo prorsus coincidat aut una eàdemque operà demonstretur. Vnitatem potius inde probabinius: etsi ex Entis natura, in summo gradu ac eminentissimè cum omnibus affectionibus ei attribuenda, facile & ipsa demonstretur. A simplicitate iguur hoe modo eam arcessimus, & quidem talem, quæ non sit positiva tantum, sed etiam negativa, ided sic dicta, quod neget plures esse Deos quam unum. Nempe si plures essent Dii quam unus, vel differrent, à se invicem vel non. Si differrent, essent compositi ex ipsa divinitate in qua convenire dicuntur & ex co per quod differunt ab invicem. Atq; ita tolleretur simplicitas: quæ tolli tamen à Divinitate non potest. Si vero non differrent, jam plures etiam non essent, & consequenter una maneret divinitas, unicus videlicet simplicissimusque DEVS. Cum hocautem argumento non quadrat Davidis illud de Dinanto, cujus jam supra meminimus: quod Metaphysicorum periti norunt.

XLI. Sed & ex iis que superius de neces sitate essentiæ divinæ sunt dicta, egregium argumentum pro unitate Dei D. Thomas neclir, (etfl

gum cum

-cum pracedente id coincidere fere videatur) &: fi fint duo, ait, quorum utrumg necesse est este, oportet quod con veniant in intentione necessitates effendi : Oportet igitur quod distinguantur per aliquod quo additur vel uni Det alteri: Offic oportet Del unum Del alterum Del verumg effecompositum. Nullum autem quod compofienim est neceffe est effe per feipfum. Impossibile eft seitur esse plura quorum utrumq ut sit necesse est, & sie net plureseffe Deos Videatur hiciple Thomas (p.t. q.u.a.s.) ne diutius huic attributo teneamur in hæ-, rere, eique jungatur etiam Scotus, ac præcipuæ Bonaventura, qui non tantum impossibilem sed (etiam net intelligibilem esse polytheismum eruditissimè demonstrat : quicquid dicat Ocham & ex eo Gabriel (in 1. d.2. q.10.) qui hujusmodi unitatem de Deo demonstrari non posse statuunt.

ploserunt non solum Aristoteles (12. Metap. t. 49. 50.65 51.) sed etiam reliqui ex gentibus eruditiores tam philosophi quam poetæ, quos passim adducunt Iustinus, Cyrillus, Lactantius, Clemens Alexandrinus & ceteri sere patres in universum omnes, quot quot adversus idola disputarunt. Augustinus certe adeò communem sapientum omnium in hac veritate consensum esse deprehendit, ut (c. 25. libri des

F 3

pera religione.) exferte dicat, illos ipsos, qui Deotum multitudinem vocetenus admittebant, sassos esse, quod unicus tantum sit cunctorum rector & dominus, idque reipsa nihil alsud esse quam unicum solummodo Deum statuere arque approbare. Et erudite Minutius selixin Octavio: Exposui, inquis, opiniones omnium serme philosophorum, quibus illustrior gloria est, Deum unum multis licet designasse nomivisbus: ut quivis arbitretur, aut nunc Christianos philosophos esse, aut philosophos suisse jam tunc Christianos.

XLIII. Quamobrem unus est atque individuus Deus, & quidem perfectissime unus vel, ut Bernhardus (1.5.c.7. de Consideratione ad Eugenium) loquitur, est unissimus. Vnus est Sol, pergit ibi Bernardus, quod non sit alter, una Luna, quod aquè altera non sit. Atq ita quidem Deus, sed plus. Quid plus Vnus etiam est sibi. Et vis hoc tibi declarari? Vnus est etiam sibi, h.e. idem est semper & uno modo. Non sie unus sol, non sic una luna: clamat uterg se esse non unum sibis ille motibus & illa desectibus suis. Deus autem non modo unus sibi sed & in se unus est, nibil in se nist se habet. Quin etiam unus numero dici potest, etsi expresse id negent Ambrosius, Basilius, Russinus & alii: qui tamen, quò de pace tantorum Virorum dictum sit, salsò supponunt I. unum numero id tan-

tum esse quod cum alis ejusdem rationis numerari possi : 2. numerum non esse nisi in rebus corporeis, (cum non in angelis tantum sed etiam in SS. Trinitate repeziatur.) 3. Numerum omnem esse accidens: (cum nihih cercius fir, quam transcendencalem eriam numerum dari qui ad nullum prædicamentum referatur.)

\* XLIVE lam de Bonitate DEI quid opus est; copiossus agere? cum-certum sit è superioribus, persectissimum in ipso Entis gradum reperiri. Cum igiturbonitas intrinfeca, qua res in se bona dicinur, nihil sit aliud, quam perfectio cujusque rei, tantum profecto unaquaque res bonitatis, quantum persectionis habebit, adeoque DEVS, qui, ut paruit, summe perfectus est, erit etiam summe & eminenter bonus. Imò non bonus tantum eminenter ac summe, sed criam bonus per essentiam est ut recte D. Thomas & ex eo aliil docent. Id quod duplici ratione intellig! potest : Vna, quod non sit bonus per participationem, siduti residependentes, que bonitatem aliunde, nempe à Deo habent; Altera: quod non per accidentia superaddita sed per ipsam essentiam & integrè sit bonus. Omnis namque bonitas DEI & Perfeccio, est Essentia Dei, cum ceteratunt tanien rerum perfectiones omnes non fine: -HOTH iplaipsarum essentia. Et quamvis ipsa etiam essentia cujusque rei dependentis in se spectata bona per seipsam dici posset, non tamen integrè bona est, quia

perfici per accidentia est apta.

XLV. Communicat autem Deus bonitatem fuam rebus ceteris, ut & hoc obiter moneamus, per triplicem caussandi rationem. Primò: ratione caussa Efficientis, quod effective produxerit & adhue producat Bonitatem omnem, quæ in rebus ceteris deprehenditur, ut supra demonstratum suit. Secundo: ratione caussa Exemplaris: (liceat aliquantisper massisser) quod bonitas & persectio Dei sit quædam idea sive exemplar bonitatis & perfectionis retum ceterarum. Tertio: ratione causse Finalis: quòdipse tanquam summè bonus, adamorem & desiderium sui nos moveat alliciatque Qua quidem postremâ ratione communicare se dicitur, ceteris ac præciouè Intellectu Rationeque præditis rebus, secundum illud Dionysii (l. 4. de div. nominibus:) Bonum est diffusi vum sui: nempesper amorem & desiderium, ut eleganter pluribusque in Axiomatibus philosophicis demonstrat paullò antè laudatus Monfortius.

XLVI. Sed quoniam Infinitatis Divine toties jam facta est mentio, etiam illa nune breviter est de-

monstranda. Eavero spectari dupliciter in DEO potest: I. Ratione caussa efficientis. Cujus respectu ea dicutur finita quæ ab efficiente aliqua caussa certam aliquam ac limitatam essentiam accipiunt, & per eam sub certa enticacis classe continentur. Hoc igitur respectu vel ex sola independentia evidenter sequitur, finitum non esse DEVM, sed infinitum; quippe qui caussam efficientem nullam habeat cujus virtute essentia ejus finiatur. Il. Ratione natura intrinseca. Cujus respectu ea dicuntur finita quæ finitam quantitatem habent, sive ea quantitas Molis sit quæ in Deum non cadit ut supra Demonstratum, sive quantitas Virtutis, quæ nihil aliud quàm petfectionem rei significat, secundum illud Augustini : (16 de Trinitate) in iis quæ non mole magna sunt, hoc est majus esse que est melius esse.

XLVII. Et hoc quidem respectu infinitam item Dei persectionem esse ex eo constat, quod nihil potentialitatis habeat ejus essentia admixtum, quodq; adeò nihil potuit dari, quò ipsius persectio superetur. Cumq;, ut idem Augustinus loquitur (1.5. de Trin. c. 8. non alsud sit DEO esse, co alsud magnum esse, sed hoc idem illi sit esse quod est magnum esse, nemo non videt magnitudinem persectionis nullo modo finitam esse in ipso posse. Nec

G

obstat:

obstat: si dicas ad infinitatem Dei intrinsecam sequi, quod omnes res ceteræ necessariò æque perfectæ sint suture, cum earum persectiones æqualiter à persectione Dei, nimirum in infinitum, distent: Quia mensura persectionis rerum dependentium non sumitur à Distantia persectionis divinæ, sed à pluribus vel paucioribus gradibus persectionis, quos unaquæq; res à Deo participat, ut recte docet Becanus in Thheol. Scholastica parte prima, tractatu 1. cap. 5. ubi & Vorstij adversus infinitatem

divinam argumenta eruditè solvit,

XLVIII. Hisce autem præsuppositis Incomprebensibilitas per se manisesta, nec uberiore deductione quicquam opus est, cum præsertim jam supra de ca suerit disputatum. Vbi etiam incircumscriptibilitatis, quam & Immensitatem alij appellant, sacta est mentio: quæ quidem nihil aliud est quàm præsentia in infinito spacio imaginario, secundum quam Vbiq DEVS esse, & verè quidem, putatur. Et sanè si in aliquo spacio ipse non esset, ab ca prosectò parte siniretur, & quidem ab alio siniretur: quod non tantùm infinitati sed ctiam independentiæ ipsius è diametro repugnat. Magnus itaq Deus est, ait Dionysius, tum ex sua magnitudine qua se omnibus quæ magna sunt communicat, & per o-

mnem magnitudinem diffundit atq, expondit, locum omnem continens, omnem transcendent numerum, omnem transiliens infinitatem. Non igitur in mundo saltem, qui finitus, sed extra quog in infinitum erit.

XLIX. E quibus & illud elicitur, ratione loci Immobilem omnio DEVM esse, ut eleganter asserit Philo Iudæus lib. de confusione linguarum. Cujus verba, quòd eruditissimasint & objectionem adversus hæc nostra proferri solitam nervosè solvant, non possum quin hic adscribam. Adilludigitur Moyfis: Descendit Dominus ut videret civitatem: Illa verba, inquit, figurate accipienda funt : credere enim quod Deus accedat aut recedat, aut descendat ascendata, vel in totum, sicut animalia moventur, stet, moveaturve; impietatis est deportanda in extremas, ut vulgus loquitur, Oceani insulas. Sed ista humano more legislator de Deo dicit, quam vis haudquaquam humana forma prædito, ad utilitatem discentium. Quis enim ignorat quod descendens, alio loco relicto, alium occupat? Deus autem implet omnia, non contentus sed continens, qui solus ubiq. simul & nusquam est. NVSQVAM, quia ipse locum & regionem creavit, una cum corporibus, nefas autem est autorem intra ullam suam creaturam includi: VBIQVE autem, quia potentiis suis per terram, aquam, aerem, calum extensis, nullam partem mundi destituit &c.

L. Quem-

L. Quemadmodum autem ratione loci, ita etiam aliàs ac simpliciter, ut loqui solemus, Immutabilis est omnino DEVs. Nam ut immutabilitas (1) ratione loci considerata ex immensitate seu omnipræsentia ejus demonstratur; ita eadem (2) ratione accidentium propter simplicitatem, (3) ratione cognitionis, propter certitudinem scientiæ, (4) ratione decretorum propter summam in decernendo sapientiam, (4) ratione existentia denié; propter æternitatem (de qua jamjam agemus) necessario ipsi est atribuenda. Nec obstat immutabilitati æterna Filii generatio quam veri Christiani ex sacris literis demonstrant, etsi vel maximè per hanc non labefa-Cari tantum, sed penitus etiam everti illam Photiniani existiment, quando sine mutatione generationem nullam sieri posse, pueriliter sibi persuadent.

LI. Etenim generatio; secundum intimam suam formalitatem, ut scholastici loquuntur, considerata, non includit mutationem sed communicationem essentiæ & inde resultantem generati cum generante similitudinem seu assimilationem. Vnde sit, ut, quo persectior est generatio, eo etiam persectior sit essentiæ communicatio & generati cum generante similitudo: ut vel in naturalibus generationibus liquidò monstrari potest. Æquivo-

ca certègenerationaturalis (ut cum sol ex putredine generat murem) longè est impersessior univocà (qua homo hominem, mus murem, leo leonem &c.producit:) quod per hanc essentia generantis eadem specie, per illam tantum eadem genere generato communicetur, unde etiam in illa similitudo generica tantum, in hac verò similitudo specifica, locum habet. Erititaque in Divinis generatio adhuc longè persectior, per quam generans generato essentiam candem non genere, nequespecie; sed, quod omnium persecussissimum est, numero communicabit: ut ita hoc cum illo unius ejusdemque & quidem individua essentia situatura.

LII. Vnde apparet generationem in sua formali tatione consideratam, non tantum nullam in Deo impersectionem arguere, sed maximam etiam ibidem persectionem demonstrare, quamvis ipsa illa in divinis æterna generatio nequaquam ex lumine naturæ demonstrari possit, sed ex sola revelatione cognoscatur. Itaq; missis hisce ad Æternitatem DEI progredimur quæ & ex immutabilitate, & ex necessitate, & ex actu purissimo & ex aliis jam supra explicatis Dei attributis sine ullo negotio deduci potest. Estque nihil aliud quam duratio interminabilis, indivisibilis & independens,

fives

sive, ut à Boethio l. 5. pr. ultimâ definitur, est interminabilis vitæ tota simul & persecta possessio. Interminabilis est, quia nec principium nec sinem habet: Indivisibilis, quia non est successiva sed tota simul s'Independens quia sibi sufficiens est, & nulla persectione caret. Talem esse Dei durationem ex eo manifestum est, quòd nihil aliud ea sit quam existentia Dei durans, quodé; existentia nihil sitaliud in DEQ quam ejus essentia: sicuti igitur essentia Dei nullam variabilitatem aut impersectionem admittit, ita & ejus duratio, utpote quæ non est in Deo accidens sed ipsametejus substantia.

LIII. Ceterùm, deaternitate copiosè juxta ac eruditissimè nuper peculiari libello egit Hieremias Drexelius, quem legant hac occasione qui volent. Nos illud tantum adversus Vorstium, qui hac quoque in parte tam rationi quam sacris literis adversari voluit, monemus: De Deo quidem non rarò etiam in ipsis sacris literis in præterito & surro tempore aliquid enunciari; sed sieri tamen id per denominationem extrinsecam, à nostro in quo vivimus quodque percipimus, tempore dessimptam. Vt enim qui adripam sluminis constitutus est, partes tantum aqué successive dessuentes assirit, aquam totam, videte nemo potest, nisi tam

alte elevetur ut fontem simul sluvii sluviumque ipsum cum ostio per quod marisese infundit, cernat sita homines in tempore constituti præteritum & suturum solummodo cognoscunt, quæ partes sunt durationis; Deus qui supra tempus est, æternam ac indivisibilem durationem sine omnibus temporum differentiis sibi invicem succedentibus intuetur: etsi hæ temporis differentiæ, ut à nobis appellantur, singulæ, dum actu sunt, æternitati coëxistant.

LIV. Vidimus in Deo hactenus prædicata quasi essentialia, nunc ea consideranda sunt breviter quæ, secundum nostrum loquendi concipiendique modum, potentiis respondere videntur. Et. in his primo omnium Intellectus attribuendus ei est: tum quòd immaterialis ipse sit atque adeò vità perfectissimà, nimirum intellectuali, necessario fruatur; tum quod nihil cogitari possit præstantius intellectu, præstrntissima autem quæque per viam eminentia Deo sint tribuenda: ne nunc de eo pluribus dicamus, quod jam antè docuimus in Deo nullam reperiri inter posse & esse differentiam. Vnde per se manifestum est, cum possit intellectuesse præditus etiam revera eo præditum esse: Nec esse tantùm intellectu præditum, sed hunc ipsum intelles clum

Aum Dei ipsissimam ejus essentiam vitamque esse, ut Aristoteles 1.12. Met.c.7. & 10. Ethic. c.8. docet.

LV. Equibus fine ullo negotio deducitur; quoditidem Aristoteles u. Met. c 6. inculcat: Intellectum, sive quod idem est, scientiam Dei nequaquam in actu primo, ut metaphysici loquuntur, sed in actu secundo esse, imò ob summam ac infinitam ipsius simplicitatem per unicam solummodo speciem intelligibilem, per suam nimirum ellentiam, intelligere scireque universa. Hæc enim primarium intellectus Divini objectum est, quam tamquam caussam rerum omnium cognoscens nullo prórsus, modo ea quæ à se proficiscuntur ignorare potest. Itaque nec discurrendo cognoscit, cum discursiva cognitio à notis ad ignota progrediatur, Deo autem omnja fint notissima: nec componendo aut dividendo, cum nusquam haberelocum compositio divisioque possit, nisi diversis itidem speciebus intelligibilibus locus sit, quarum una subjecti altera prædicati subeat vicem ; sed simplicissimo in seipsum intuitu, quô omnia quæ sunt, quæque futura sunt aut fieri ullo modo possunt, infinito ipsius intellectui objiciuntur.

LVI. Quin ctiam Prascientia aut Reminiscentia in Deo proprie non est, sed simplex solummodo Sci-

entia:

entia: etsi secundum extrinsecam denominationem præterita ac futura dicatur cognoscere, quæ quidem respectu nostritalia sunt; respectu DEI verò cum ipsa æternitate semper sunt scientiæ h. c. ipsissimæ Illius essentiæ præsentia. Vt ita ridicula sit consequentia corum qui per præscientiam DE1 arbitriinostri, etiam in rebus civilibus, libertatem ipsamque adeò rerum contingentiam tolli existimant. Etenim si necessitatem rebus infert præscientia, Del infert eam quatenus est prascientia simpliciter, vel quatenus est prascientia DEI. Si prius dicant, jam nostra quoque præscientia necessitat, adeque quando nos præscimus cras oriturum solem, postaliquot septimanas suturam ecclipsin &c.;hæc & similia à nobis caussantur, quod ridiculum: si posterius, jam quia præscit, hoc est, scit Deus (præsentia enim in zo nihil aliud quam scientia) quomodo hac hora ex lapidibus possit suscitare filios Abrahæ aut hoc momento orbem redigere in nihilum, reips2 etiam hoc præstat vel essicit, quod experientiæ repugnat.

quo omnia & consequenter seipsum quoque & in se quicquid est bonorum cognoscit, cognitionem autem illam bonorum sequirur propensio in illa;

H

jam statim per se constat Voluntatem etiam attribuendam Ei esse: quam etsi negare videantur Aristoteles, Theophrastus, Averroës & alii, sciendum tamen, per voluntatem eos intellexisse nihil aliud quam actum desiderandi persectionem quâ quis eget. Quo sensu à nobis nullo modo voluntas accipitur, qui etiam eandem ab omnibus impersectionibus abstractam præcisamque attribuendam ei esse, & pro objetto primario seipsum suasque persectiones, pro secundario res ceteras à se dependentes, hoc est, positivas habere, statuimus. Nam privativæ seu malæ, ut tales, à Deo non sunt, nec essicientem sed desicientem caussam habent ut prolixius in Metaphysicis doceri solet.

LIIX. Iam qua ratione unica in se ac simplicissima DEI voluntas per denominationem extrinsecam & nostrum concipiendi modum aliter atque aliter soleat appellari, videndum est apud Scholasticos aliosque Theologiæ doctores, ne nimium nobis, ut jam tum sit, excrescat sermo. Hoc tantum monemus: tum necessariam tum liberam divinam volitionem esse. Necessaria est prout DEVM ipsum respicit: is enim cum summe & eminenter bonus sit, non potest aliter sieri quin necessatio sese velit ametque, quia omnis libertas volitionis seu exer-

citii

citii in actu volendi inde oritur, quòd bonum propositum vel in se mutilum sit, vel non appareat potentiæ cognoscenti sub ea bonitatis plenitudine quam habet, quorum neutrum de Deo vel cogitari potest. Libera verò est Voluntas Dei, prout respicit res ceteras à sese dependentes: & nisi ita esset, tolleretur omnino unicum illud inter Deum & homines sperandi ac deprecandi commercium ut eruditè, quamvis à posteriori, Boethius l.s, de cons. phil.

pr.3. argumentatur.

LIX. Cumque non solum ad intra per hasce potentias, (utita loqui nobis liceat) sed etiam ad extra Deus operetur, uti constat ex rebus omnibus dependentibus quas esse suum habere ab illo supra potuit, statuenda est omnino in DEO potentia aliqua. activa, quæ nihil est aliud quam Voluntas : non quidem simpliciter & absolute sumpta; sed quatenus addit respectum & rationem principii, seu quatenus efficax est ad ceteras res producendas. Vt ita voluntas à potentia differat quidem ratione, non tamen ut attributum ab attributo; sed ut includens ab incluso. Quia potentia includit voluntatem & præterea rationem principii, ut docet adversus Durandum Becanus par. 1. schol. Theol. tract. 1. cap. 17. q. 2. Estque Intrinsece Infinita hæc Dei potentia, ut evi-H 2

denter ex eo probatur, quòd essentia ejus infinita sit, cum qua reipsa unum idem que est potentia. Imò infinita etiam est extrinsec & quidem non tantum extensive, hoc est ratione Objecti, quatenus non producit tot essectus quin possit producere plures; sed etiam intensive h.e. ratione actionis ipsius, quatenus nunquam operatur tam persecte quin possit

adhuc perfectius operari.

LX. Est igitur Omnipotens DEVs, hoc est, potest omnia facere quæ sunt absolute possibilia, Live quæ contradictionem non implicant; quæ verò implicant, cum impossibilia sint, nulli omnino, ac consequenter nec DEI potentiæ objici possunt. Esse autemhocloco spectandum possibile quod absolute sit ejusmodi non comparate, à D. Thoma probatur hoc modo: Aut Omnipótens est Deus, quia potest omnia quæ sunt possibilia creatura, aut quia potest omnia quæ sunt ipsi possibilia, aut denique quia potest omnia quæ sunt possibilia absolutè. Non primum, eum negare nemo queat, plura posse DEVM infinitum, quam creaturam seu fem dependentem finitam. Non secundum, tùm quòd idem per, idem explicarétur, nempe Deum posse omnia quæ potest, tum quòd hac ratione etiam omnes res dependentes omnipotentes essent, quarum

rum nulla est quin id omniquod potest possit. Ergo tertium dicendum est; quol nempe omnipotens sit ideò; quia potest omnia que absolute possibilia sunt.

LXI. Quod ut rectiùs in elligatur, notandum est diligenter: ob triplicem det cum aliquid ab aliquo fierinon posse. 1. Exparte peientis; qua ratione homo non potest creare angelem, non quod angelus objectum greabile non sit, sed quod homo sufficientem potentiam, ad creandum non habeat. 2. Exparte Obiecti; ficuti homo non potest videre fonum, non quod visium non habeat, sed quod sonus objectum visibile non sit. 3. Ex parte utriu/4; sicuti lapis non potest videre odorem, tùm quod potentià videndi destituatur, tum quod odor non sit visibile objectum. Cumigiturin Deo neq; defectus sit ratione efficientis, quò infinitam & illimitaram potentiam habeat; neque ratione objecti quod absolute possibile supposuimus; certum est, posse eum quicquid est absolutepossibile h.e. quicquid nullam contradictionem involvit.

LXII. Iam quia tum dicitur implicari contradictio quando in una enunciatione conjunguntur, qua ita comparata funt, ut unius essentia essentiam alterius tollat, (ut cum dicis Deum mentiri,

H 3 menda-

mendacium namque estontranaturam & essentiam Dei, cum Deus per ssentiam suam sit suprema Veriras) & plerarumque tamen, certè plurimarum, rerum essentiæ nos latiant; haud temerè profectò judicandum à nobis at an hoc aut illud fieri à Deo possit; nisi evidentisime constet: num in quæstione alterum extremim ab altero evertatur : quod fanè dici non potes quam sit difficile. Itaque passim Plato, de hoc negotio disserens, difficiles illos & cum discrimine sermones appellat, & Cicero de potestate Deorum timide to pauca dicenda effe monet. Magis Christianè, ut ita dicam, Seneca quem aphor. 4. hujus dissertationis audivimus, quique locumibi citatum ita concludit. Non omnia Deus humanis oculis nota fecit. Quota pars operis tanti nostris oculis committitur? Ipse qui ea tractat, qui condidit, qui totum hoc fundavit deditá circa fe, maiorá est pars operis fui, ac melior, effugit oculos, cogitatione vilendus est. Quæ utinam discerent à gentilibus hisce Christiani, rectius profecto saltem minus temere de potentia Divina judicarent.

LXIII. Quomodo ea in potentiam ordinatam & Absolutam distinguatur, & qua ratione membra hujus divisionis intelligenda sint? in Metaphysicis solet uberrimè demonstrari. Quò quidem Lecto-

res hac vice remittimus, ne actum agere videamur, aut præter necessitatem prolixiores simus. De actibo hujus potentie paucissimis adhuc agemus, quorum duo sunt præcipui Creatio & Gubernatio. Creatio est productio rerex nihilo, quam nec Aristoteles de DEO simpliciter sive diferte negasse videtur, utut ab æterno mundum fuisse disputet: quam tamen probabilem disputationem ipse libro 1. Topic. c.9. & alibi appellar. Eam autem possibilem Deo esse, certum est ex eo: quòd nullam contradictionem implicet, quodque ipse etiam Aristoteles asserat: animas hominum rationales दिन्न accedere, ut pluribus suoloco ostendemus. Ceterum an ab aterno potuerit mundum creare, ut vult Suaresius, (qui non esse de essentia creationis novitatem essendi docet) an verò necessarium plane sit cepisse aliquando mundum ut Bonaventura existimat, (qui non solum impossibile esse ait crearialiquid ab æterno, sed etiam ne intelligibile quidem)altioris indaginis controver-

fia est, nec paucis absolvi pagellis potest:

LXIV. Vterque prosecto argumenta habet non contemnenda, nec desunt utrique autoritatis præcellentissimæ adstipulatores, ut vel ideo modestiæ meæ esse existiment, neutri subscribere, donec exacte veritatem mihi perspicere liceat; etsi pro-

babi-

babilior tamen Bonaventuræ mihi sententia hactenus videatur. Ceterum, ut inter omnes constat: Deum creare aliquid ex nihilo posse; ita ex adverso & illud est certissimum, creaturis nequaquam attribui hane potentia debere. Cum eniminfinita sit distanria interiens & non-ens, transiri camon potest nisi ab eo cujus potencia sit infinita: quod soli Deo tribuendum elle esuperioribus patet. Gubernatio porro tres actus speciales includit : 1. Conser pationem, que non nisi ratione tantum à creatione differt & ejus continuacionem dicit habetq; oppositam annihilationem; 2. Immutationem, quæ vel substantialis vel accidentalis est; & 3. Concursum Dei cum caussis secundis, hocestinfluxum ejus, non tam in caussam secundam, quam in actionem & effectum cause scounda, qui quidem ideò necessarius est, quod omnés res præter DEVM existentes non solum in effe sed etiamin fieri, entia tantum sint per participationem, atque adeoutroque modo ab Enre per essentiam dependeant. ) le usur 20 de IXV. Ex intellectus denique voluntatisque divinæ actibus resultat Providentia, quæ est conceptia mediorum in mentudei, quibus una que que res dirigi & perdoci possicad sum finem, cum propolito mediaista conterendi. Eam communi con-Tenfu sensu omnes eruditi, ctiam gentiles, statuebant, câque sublatà religionem omnèm everti, honestatem atque virtutem è medio tolli, leges ac politias enervariac tandem humanam societatem funditus perire, uno ore docebant. Vnus Epicurus cum fuo porcorum gregenegare eam aufus est, quem tamen Lactantius non tam autorem hujus erroris (Hunc enim Democritum statuit ) quam confirmatorem fuisse l. 1. instit, cap. 2. docet. Secutus est errantem cæcumque magistrum inter alios etiam Plinius, qui libro 2. hift.nat. c.7: Irridendum però, ait, agere curam rerum humanarum, illud quicquid est summum. Et rationem subjungit prorsus stolidam, nam; anne tam trifti, inquit, atq multiplici minifterio non pollui credamus dubitemusvé? Hoc enim palmarium hujus hærescos argumentum suit, quod tamen passim ab optimus quibusque scriptoribus refutatur.

LXVI. Ita nimirum contingit philosophari erassa ingenia quæ res divinas humano modulo metiuntur. Nam, ut eruditè loquitur de hac re Autor poëmatis de Providentia quod inter Prosperio

pera habetur:

Hi qui pigra Deo dant otia, credo verentur Ne cura intentum vigiles, duriá labores ( Conficiant, & tanta fimul non explicet unus.

Omer-

Omersi in tenebras, diviniá unis manes,
Et plus corporcis oculis quam mente videntes!
Qui vestra aternum natura & conditioni
Audetis conferre Deum,

Et paullo post: De Domino hoc sentire pium est, quem

Jemper eundem

Nilgravat, ex toto nil occupat? Quibus similia habet Aristoteles sive quisquis est autor libri ad Alexandrum de mundo, cap.6. passimá; Plato, secundum quem, teste Ficino, Deus pér ipsum estessium tanquam simplicissimum quoddam omnium centrum, à quo reliqua quasi lineæ deducuntur, facilli-

monutu vibrat quicquid inde depender.

LXVII. Versaturigitur Divina providentia circares omnes, hominum præcipuè tam bonorum quam malorum actiones, quod ex Alexandri Aphrodisci ad Antoninum Pium Imperatorem epistola hoc modo probari soleti. Si Deus bonorum malonum grationem non babet; id critaut quia ignorat res humanas, aut quia non potest meritas pœnas & præmia malis honisque persolvere, aut certe quia cum sciat & possit, tamen nosit. Si dixeris Eum res non strasignorare, adimis Ei Sapientiamis non posse eum præmiis pœnisque bonos malosque afficere, tollis Potentiam: si verò dixeris Eum, quamvis & sciat & possit,

possit, nolle tamen pro meritis cuique retribuere, spossas illum Iustitia, gratitudine, bonitate alius virtutibus plurimis. Invida enim & iniqua natura est meliora, cum possis, facere nolle, quod utrumque à Deo alienissimum est. Qua quidem argumentatio tam altas in omnium mentibus radices egit ut gentiles etiam ex lumine rationis statuerent, post hancvitam bonos suam felicitatem, malos sua tormenta manere, quando tantam in hac vita inaqualitatem

sortis bonorum atque malorum cernebant.

LXIIX. Sed de hisomnibus copiofius agere non licet: nobis præsertim qui compendium promisimus, non exquisitam rerum omnium divinarum tractationem. Itaque sufficiant hoc loco quæ dica funt hactenus:ijs enim vel folis diligenter consideratis rectiflime de principalibus totius humanæ sapientiæ capitibus judicabimus, nempe & Esfe DEV M, & consulere rebus bumanis, & bene justeg omnia gubernare. Neg verò fieri potest ut verè quis ad Deum convertatur (ait simplicius in cap. 38. enchirid. Epicteti) nisi tribus bis quastionibus & mente praceptis, & ipsa vivendiratione comprobatis. Quis enim aut adid quod non fit convertatur? aut quod, cum fit, nibil nos curet? aut quod cum & fit & curet, illam tamen curam malo fine ac nocendi studio susceperit. Hæc Simplici--MUSCI

plicius: quibus finem huic dissertationi imponimus&ad Angelorum speculationem citato gradu transimus.

DISSERTATIO III.

## DE INTELLIGENTIIS SEV, VT NOSTRI LOQUUNTVR, DE ANGELIS.

APHOR. I.

N nulla re majorem altercationem, majorem que obscuritatem, minorem verò opinionum concordiam fuisse, quam cum de substantijs separatis de pendentibus sermo est inter philoso-

phosobortus, verissime dixit Postellus I.1. de orbis concordia c.7: non quòd sit adeò incredibile ejus-modi substantias dari aut existere ipso actu in naturarerum; sed quod argumenta hie tantum probabilia nobis suppetant, quorum facile eludi vis possit & essicacia si quis obstinatum ac refractarium nactus sit antagonistam. Ejusimodi suere inter Latinos Plinius Lucretiusque, inter Gracos Pyrrhus Eliensis, Sextus Empiricus, Lucianus, Arcesilas,

Demo-

Democricus, & Pauci præterea alii quos refutat vel potius rejicit Plato in Sophista, & quorum Aristoteles 1.4. Ph)s. 1.52. 557. mentionem facit, qui nihil

nisi corporeum agnoscebant.

de substantis ratiocinatur, in universum trisariam eas dividit, in sensibilem corruptibilem, sensibilem eternam, & tertiam immobilem. Vbi secundum illud non nisi de substantiis separatis intelligi posse inde confirmat possellus; quod impossibile sit, corpus cœleste, quatenus corpus est & forma materiaque constar, æternum esse: de quare pluribus agere nostri non est instituti. Et præterea manifestissima de hacre Aristotelis mensest, quando intelligentias orbium cœstium motrices esse statuit, imò ex orbium istorum motr, dari ejusmodi intelligentias conatur demonstrare, argumento vix probabili nedum cogente & Apodictico ut jamjam dicturi sumus.

telligentias agnoscit, & 1.5. de legibus, in summa selicitate cum promovemur, unumquemque à Dæmone qui illi præest, veluti obvio juvari, adsirmat s in Socratis etiam apologia Dæmonas ubique esse probat. Eadem quoque sententia Pythagoræ suit aliorumque plurimorum, ut Plotini, lamblichi, Hermetis, Amelii, Maximi Tyrii, Porphyrii, Epicteti, Chalcidii, Ciceronis, Procli, qui omnes & esse substantias separatas, & bonis malisque generibus distingui asseruerunt. Etsi postremus ille, ut recte monet Postellus, usque adeò omnia ex Dionysio desumpserit, utad verbum non rarò descripsisse videatur: quod suo tempore adhue laterent Dionysii scripta, & Proclus sacile suturum puraret, ut nondum confirmata rep. Christtana, à qua ipse alienissimus erat, Dionysii opera penitus interirent.

IV. Quamobrem, ne innotesceret facile fraudulenta hærei alienæ subductio, more Ethnico & Platonicis præcipuè philosophis usitato, Deos appellat quos Dionysius angelos vocat, id quod lamblichus etiam facit cum multis aliis qui ante cum vixerunt, & multos quidem Deos substantiales, unum verò supersubstantialem esse statuerunt, qui omnes inferiores illuminet, divinitate que donet. Sed & Aristoteles appellare cos Deorum nomine videtur l.t. Polit. c. v. ubi tamen cos supremo regi subditos ait, qui toti ipsorum Reip præsideat, nempe verus Deus per essentiam, çaussa prima, & autor omnium rerum ceterarum.

V. Ceterum, de hoc antiquorum circa exi-

ftentiam angelorum consensu copiosissimè dissertantem Steuchum 1.8. de perenni philosophia videar qui volet: reperiet profecto quæ sine summa admiratione nequaquam confiderantur, etfi 26.eius libri. capices frustrà pro salsa sua opinione Aristotelem citet eumque aëreos statuere angelos, doceat. Habentur sanè apud philosophum 1.5. Met. t. 15. hac verba: Substantie dicuntur simplicia corpora, ut terra, ionis, aqua, & id venus alia, omniag corporea, & ea que ex his constant, & animalia, & demonia, & partes eorum; sed iis tamen philosophus non dicit intelligentias esse corporeas, verùm illud tantum afserit, Substantias esse & inter substantias debere numerari. Vnde & illa verba (partes eorum) non debent ad dæmonia, seu Intelligentias, sed ad elementa & ex elementis constantia referri-

dum pluribus. Nunc illud est ante omnia decidendum, an existant ejusmodi substantia, quas Deos alis, alii Lares, alii Genios, alii Indegetes, alii Penates, alii Dæmones & voce diminutiva Dæmonia, alii Intelligentias, nostri deniq; Angelos appellant. E quibus nominibus postrema tamen duo maximè sunt usitata. Etsi Angelus non tam essentiam aut naturam quam officium designet, ut doctè observat D. Gregorius, cum in sacris literis etiam Christus magni consisti angelus appelletur, & Ioannes baptista, de quo ita scriptura loquitur; Ecce ego mittam angelum meum qui praibit ante faciem tuam: Omnes denique Apostoli & Prophetæangeli hoc est nuncii sint & vocentur.

VII. Intelligentiæverd nomen essentiam horum spirituum magis tangit. Ita enim appellantur ejusmodi substantiæ, quæ, quòd à schsibus suam scientiam aut cognitionem non auspicentur, ad eum modum in objectasua seruntur, quô nos in prima principia per se nota ferimur, quorum propterea non tam scientiam quam Inrellectum dicimur habere. Vnde etiam, utrecte annotavit Thomas, homines, ob caussam contrariam; Rationales potius quam Intellectuales dicuntur. Quod ideò notandum est diligentissime, ut statum controversiæ, (quod in omni disputatione accurata primum est) rite formemus. Nempe an dentur Intelligentia hoc est, substantie Intellectuales create, ab omni parte firituales & d quocung, ad continuam quantitatem ors dine libera? quod longè aliud est, quam si simpliciter ita quæras: An dentur substantiæ aliquæ creata, intellecta præditæ & ab homine tamen distinctæ? nam ut jam patuit & patebit postea pluribus , possent fortè forte sales aliquæsubstantiædari, & tamen corporeæsen naturales, secundum quorundam opinionem, esse.

IIX. Acutad rem tandem propius accedamus, etsi extra fidei principia & testimonia scripturæ, partim suadeatur argumentis probabilibus, partim communi sapientum ac philosophorum suffragioratum habeatur, substantias creatas complete spirituales dari; ratione tamen flaturali eaque evidente ac necessaria id non evincitur. Idque ideo, quod neque à priori neque à posteriori argumentum in eam rem adduci queat. Non à priori, quia carent intelligentiæ necessaria existentiæ suæ caussa, qualis requireretur ad demonstrationem de ijs à priori faciendam. Non à posteriori, quia nullum habemus effectum, quem obstinatus adversarius non posset vel Deo ipsi, vel animis per mortem à corpore separatis, vel aliis quibusdam caussis purè naturalibus affignare.

IX. Aristotelis sanè argumentum à motu orbium, cælestium desumptum est admodum debile. Quid enim obstaret, quo minus & cœlum suapte natura ac essicaci virtute formarum singulis cæestibus orbibus inditarum moveri dicatur? cum
næsertim ignis sua levitate sursum, terra verò gravitate

vitate sua deorsum feratur, que tamen corpora longè minoris, quam cælum, & conditionis sunt & persectionis. Imò, quantumvis à se moveri cælessia corpora non possent, nonnè sussiceret, ad motum inseriorum orbium producendum motus primi mobilis? quod tamen, autore codem Aristotele, non ab angelis, sed à primo motore immortali videlicet immobilique Deo motum suum recipit. Vt ita mirum sit, semeritatis à recentioribus quibusdam damnari, si qui hac in re à philosophi sententia sortè discedant.

mirabilibus quibusdam esfectibus vim omnem humanam excedentibus, & in hominibus tamen deprehendi non raro solitis existentiam angelorum, saltem malorum, probant. Exempligratia: quando homines arreptitij, etiam idiota, varijs linguis; quas nunquam didicere; loquuntur, ijsq; sutura pranunciant, mentiuntur, & in Deum ipsum blas phemias spargunt: quando item velocissimo corporis motu, robore extraordinario, voracitate prorsus stupenda sunt praditi, aut alios denique exercent actus, quos mirari potius mortales carteri quamimitari possunta. Etenim homo rudis, ut de priori prius dicamus, & illiteratus varijs linguis loqui

loqui aut futura prædicere nequit; nec Deo tamen attribui possunt hæc eadem de quibus diximus, quia Deus nec mentitur nec blasphemias loquitur, ut ê præcedenti dissertatione manifestum est. Ergo omnino adintelligentem aliquam virtutem, à Deo homineg; distinctam, videtur recurrendum.

M. XI. Necesteorum in hoc negotio tidicula, ut mollissime dicam, admittenda exceptio; quià melancholia & vitiata complexione ejulmodi effectus prodire autumant. Contra quos rectè disputat Fernelius I. 2. de abditis rerum causis cap. 16. cum ne quidem explicari aut percipi à quoquam possit, quà ratione Melancholia (Optanda quidem illa & vehementer à nobis omnibus desideranda) percgrinorum idiomatum peritos reddat. Sanè, per febrem humores exficcantem fortè melius expeditiusque quis eloquatur quæ ante didicit, quam potuisset sanus; sed per eandem, vel bilem atram aut quemcunq; humorem alium incogniti alicujus idiomatis promptum stabilemq; durante morbo usum conferri alicui posse, credat Iudæus apella. Meum certe hic rusticum est ingenium, neque tantarum adeò subtilitatum capax.

XII. Quinimò si arreptij ejusmodi homines corporea aliqua qualitate morbosa ad loquendum TANKS

perc.

peregrino idiomate vel maximè excitarentui, non aliter certe hoc fieret quam interventu motus organorum ad efformandam vocem articulatam à naturaipsa factorum. At quid tum dicendum de ijs, qui non modò immotà lingua sed ore etiam prorsus clauso peregrinis sermocinantur linguis, quos ideo ventriloquos appellatos Galenus, in expositione vocum Hippocratis verbo syyaspinulos, docet. Ergo his quidem responsionibus argument tum propolitum non enervatur : Enervari autem posset ab homine obstinato, si dicat, animam quans dam separatam, quæ linguarum variarum peritiam adhue in corpore delitescens habuerit, effectis ejusmodi causiam esse. Neq; obstabit quod Pere rius cap. II. libri de Magia cum nonnullis alijs contendit, animas damnatas, nunquam in hæcifupel riora redire. Illud ipsum enim probari ex lumis ne rationis, itidem non potest. Multo minus, cum medicis quibusdam, ad reminiscentiam Platonicam, jam toties à viris doctissimis resutatam hoc loco est recurrendum.

de velocissimo motu, de robore item voracitateque maxima dicebatur, idsanè urgentem adstatuendas intelligentias causam non habet. Preductio enim

rerum futurprum autsecretorum quorundam indicatio, vel ab cade causa proficiscitur, vel ex sagacitate quâdam naturali provenit, vel deniq; fortuita esse potest. Motus velocissimi exemplum etiam natur rale habet Plinius 1.7. c.20. ubi : nuper, inquit, Fonteio & Viplanio confulibus annos no Dem genitum puerum à meridie ad vesperum septuaginta quing millid pasfuum eucurrisse non ignoramus: Cujus rei administravio ita demum folida perveniat, fi quis cogitet nocte de die dongissimum iten behiculis tribus Tiberium Nenor nem emenfum, festinantem ad Drufum fratrem egrotantem in Germania; into fuer unt ducenta M.paffuumi. Sma XIV. 11 Hæc Plinius; que ibidem flupendi quoque roboris exempla profert, que temporis redimendi caula non afferemus. Quum præsertim no ita pridem, testante Crusio in Turcognacia, quidam vixerityqui superpositum ventri incidem tam diu sustineret donec octo fabri maximo impetu cam ferientes equinam folcam fabricarentur. Voracitàs randem Maximini Imperatoris tanta fuitut libras carnis quadraginta vel, ur alij feribunt, sex'aginta uno die comoderet & integram vini amphoram levi negotio evacuarer. Nec quisquam tamén fuit qui aliam harum rerum cansam quam vegetam virturem hamralem piltaret. I Into nos ipti gufticum

cum in Nottorff/ditionis Luneburgicæpago, novimus, qui fine omni difficultate, etiam gratis, in flomachi voratrinain tantum deijceret quantum in prandium vel cœnam adponi nostrum duodecim consveverat.

-3119 XIV. 112 Ira nîmirum constat probabilia tantim esse hiscesimilia argumenta, sed valde tamen probabilia, cum ad minimum illud inde sequatur; fi mirabiles quidam effectus ab animis separatis ac pure spiritualibus, aut saltem ultra communem animarum naturam elevatis, produci possint, non esse absurdum aut impossibile, si quis statuat ab ipso Deo nonnullas hibstantias esse factas que vel purè spirituales singuel spiritualiores, ut itadicam; quam anima humana, dum corpori funt adhuc alligatæ. Quare autem non erunt facta, fi fieri potucrunda aut quare mirabiles hi effectus non ipfis potius quamianimis separatis adscribentur: cumpræsertim ex historijs constet, tot linguis interdum locutos Energumenos seu arreptitios esse, quot à mortalium nemine perdifci potuerunt baup zimis musiXVIII Arqueseo quidem respexisse videtur Thomas de contragentes copi 46, 15 50: quando ex fecutura alioquin universi impersectione dari inrelligentias demonstrat. Cum enim Deus unum

extre-

inii i

extremum produxerit & medium, videretur incompletum opus reliquisse, nisi alterum etiam extremum addidisse. Extremum à Deo productum
est corpus, medium anima rationalis, que etsiessentialiter corporea non est, ut suo loco patebit, ordinem tamen necessarium ad corpus, ut pote illius
forma, importat. Itaque alterum extremum oportet adelle, quod nec essentialiter corporeum sit, nec
ullum ordinem tanquam forma ad corpus aliquod
involvat. Sive ut alij hoc idem argumentum vert
sant: cum dentin animiz rationales separate & subsistentes extra corpora, quibus, ut pote formis, status
ille per accidens tantum competit; oportet dari
substantias intellectuales, quibus ob suam completionem status idem per se attribuatiir.

XVII. Possent adhue multo plura argumenta adduci, sed hac satisfacient verum quarentie bus, ut discant quarentibus autem utrepugnent, nec ista nec alia unquam satis crunco Historiam novi orbis si quis legere volet, autitmerarium ambitus orbis ab Antonio Pigasetta conscriptum; vel manibus palpabit, existere in universitate rerum Damonas. Etenim vapulabant palam a Damonibus Americani priusquam Christianam agnoscerent sidem, & moriente quodam exispsorum surpreso

mero magoam saltantium spirituum turbam videbant ac horrendorum Dæmonum spectra, quæ Setebos illi appellabant. Quantum ludibrij subæquatore in novo orbe passi sint incolæ à lemuribus (quos Zemos vocabant) priusquam de Christo auditum ipsis esset, ex eadem historia discitur; ne nunc de stupendis illis essectibus quos in codem novo orbe gentium quarumdam Deus vel potius diabolus, eui Vitzliputzli nomen est, testantibus

historieis, edidit.

XIIX. Transeo etiam lubens hoc loco Islandiæ, Laplandiæ aliarumque regionum septentrionali polo proxime subjectarum historiam, de quibus Olaus Magnus, Zieglerus, alijq; legi possunt, jungique cum illis Trithemij ad Imperatorem Maximilianum epistola, Martini DelRio disquisitiones Magicæ, & quæ in diebus genialibus de hisce rebus & visasibi & comperta scripsit Alexander ab Alexandro, quum prius an essent dubitaret. Ex his enim omnibo fatis apertè probabitur, etsino demonstrabitur à priori, substantias quasda incorporeas in natura rerum extare. Quantus autem sit earum numerus, etsi ingentem esse nemo dubitat, ne quidem ex revelatione nedű ex rationé præcisè indicari potest, quum aliunde ut existentia ita & numerus earum ESTATES.

rum à priori non colligatur, quam ex libera Dei voluntate, quam humana ratio nequicquam cona-

tur penetrare.

XIX, Notandum tamen hoc loco obiter, quodà scholasticis quibusdam observatur, aliquo saltem modo de numero earum, asserere nos nons nihil posse. Idque dupliciter. 1. Negative, si dicamusinfinitum eum non esse, cum infinita multitudo contradictionem implicer, ut in physicis demonstrari solet. Deinde Affirmative sed indefinite tamen, si-dicamus plures esse angelos quam sint homines, quam fuerint, quamq; sint suturi : quòd non tantum cuilibet homini peculiaris ad custodiam angelus, sed regionibus etiam singulis singuli sint destinati, ut ex Angelo Persarum cum Iudæorum angelo decertante apud Danielem constat. Sed ut fatear quod res est, posterius hoc & purè Theologicum est, & admodum, probabile tantum, quum fieri possit ut hominis demortui angelus custodiæ alterius recens nati destinetur. Nam quod nonnulli ad officium angeli custodis pertinere ajunt, ut dispersos huc illuc sui hominis cineres conservet, in extremo Iudicio colligat & ad judicij locum in momento eum deducat, unde quaso probabitur?

XX.Iam

XX. Iam si sunt angeli, ut probabiliter è Ppilosophia, indubitato autem è Sacris Literis constat; à Deo certe erunt, quia solus ille est independens, reliqua omnia quæ propter ipsum existunt, ab ipso essentiam suam, quod supra probavimus, habente Sed, ut productos esse à Deo certum est, ita quo loco aut tempore sint producti, ne suppositis quidem scripturarum testimonijs constare putamus. Qui in cœlo cos crearos esse statuunt Paulinam hanc ex Epistolie ad Coloss. capite 1. sententiam citant: In ipso condita sunt universa in colo & in terran visibilia & invisibilia &c. Qui vero terram productionis ipsorum locum afferunt Esaiz hac, inpersona Luciferi loquentis, verba adducunt : In calum conscendam, super astra Dei exaltabo locum meum. Verùm enimverò uterq; locus nihil certi habet. Prior enim Deum omnia quæ sunt in cœlo & in terra creasse asserit; quid autem in coelo quid in terra creatum sit, non declarat: posterior ascenfionis in cœlum mentionem facit, fed fine dubio per cœlum non materiale illud intelligit, sed divinum, ad quod Lucifer superbia tumidus conscendere & Deo sese exaquare conatus est; uti patres communiter interpretantur.

XXI. De tempore tres in sententias itum est-

Aly enim cum Origene, Nazianzeno & alijs ante mundum elementarem, alij cum Gennadio & Achario post eundem, aly, cum Augustino, una cum ipso productos eos statuunt. Sed nihil hic certi est aut indubitati, cum & Philosophia de hac re & SacræLiteræ taceant: etsi maximè probabilis est postrema opinio, quam plerique etiam Scholastici plurimiq; partes sequuntut, qui unà cum Augustino per lucem, quam Moyses primo die productam asserit, intelligunt angelos, utpote perspicacissimo inter omnes creaturas intelligendi lumine exornatos. Et confirmari ea soletà nonnullis per illud Ecclefiastici 18: qui vivit in aternum creavit omnia. fimul: quod Lateranense concilium, sub Innocentio tertio habitum, de utraque natura, tam corporea quam Angelica exposuit. Sed & in hac interpretatione haud difficulter invenias quod desiderare possis.

XXII. Missis igitur jis quæstionibus quæ ad existentiam adhuc pertinere videbantur, essentiam ipsam Angelorum, quantum possumus, contemplabimur. Quam vel communem cum ceteris rebus dependentibus ipsisq; præcipuè humanis mentibus, vel propriam sibiq; peculiarem habent. De priori prius agenus breviter, posterius deinceps

L 2

accuratius consideraturi. Itaq; primò omnium ex ipsa angelorum animiq; humani dependentia certum est, quod entia tantum per participationem sint, quodque adeò absolute necessariam essendi rationem non habent: cum nihil sit certius quam quod Augustinus (1.9. super Gen. ad lit. cap. 15.) docet, si Deus, subtrabat operationem suam intimam, qua naturam creatam sustinet, continuò tanquam extinctam, nullam remansuram esse. Et ut paullò post ait. Nisse Deus continenter operaretur, nec aliarum rerum nec

ipsorum angelorum naturam subsistere posse.

XXIII. Quamobrem tam non esse quam esse possiunt, ut Animi Rationales ita etiam Angeli, atq; ideò nec simplicissimi sunt, nec actus purissimi; sed sed potentialitatem admixtam habent. Quin & partiri in species aut saltem individua possunt, nec Infinitissiunt, nec Immensi, nec Æterni, nec Omnipotentes: Essi ex corpore tamen & anima vel ex materia & forma non sint compositi, ut paullò post aliquantò clarius parebit. Quin etiam non est absurdum si quis accidentia iis tribuat: quæ tamen ob summam simplicitatem à Deo prorsus removebantur, in quo non est aliud Essentia, aliud Potentia, aliud Operatio, sicut de Angelis & uultò magis de humanis animis dici posse, disertis verbis Dionysius de cælesti.

colesti Hierarchia docet. Dico: multo magis de bumanis animis, quod horum minor sit perfectio quam Angelorum: cum hi reaple ab omni materia sint secreti; illiverò, quia commercium primo ortu cum corpore habent, formæ tantum fint, compositi & Entia incompleta. Vtita à corpore quidem separari possint, ad idem tamen instinctu naturali pro-

pendere semper videantur.

Law quod Angelos diximus ab omni materia penitus esse discretos, id proxime videtur ad ipsorum pertinete essentiam: quippe quod supremum sibi inter omnes res dependentes locum gradumque vendicent, atque ideò tanquam opus Dei perfectissimum ipsi etiam Deo sine dubio sint quam simillimi. Nam quod nonnulli Ecclesiæ doctores minutaillis corpuscula & valde tenuja tribuerunt, itatamen ut ab illis omnem materiæ formæq; compositionem amoverent; equidem non video quâ ratione, queat consistere. Imò mera tantùm mentis ludibria esse puto, si quis corpora materiæ omnis expertia esse fingat, aut, quod Averroës de cœlis disputans sacere videtur, corpus ita distinguat, ut aliud fine materia, aliud ex materia compositumi esse dicatur. A sonay a sonayenturæ adstipula-

ripof-L 3. -Mos

ri possumus, qui n Sent, dist. 3, q.1. componi quidem Angelos ex materia & forma, sed esse tamen sine quantitate, docet. Ecquis enim, in physicis vel mediocriter versatus, ignorat : tam arctè cum materia quantitatem conjungi ut altera ab altera leparati per rerum naturam non possit? Vnde factum ut O rigenes, Tertullianus, Lactantius, Iustinus Martyr, aliique nonnulli vetustiores Ecclesiæ patres, cum ejulmodi lubtilitates nimias vel non audirent vel auditas nullà ratione perciperent, simpliciter potius asseverarent corporeos angelos esse. Quæ tamen opinio, veritate indies magis magisque elucescente, tandem est explosa penitus, & communi confensujam conclusum: cum Deus quædam corpora sine ullo spiritu produxerit, ut coelos & elementa, quædam verò ex utroque mixta, ut homines; ipsam omnino universi perfectionem requirere, ut spiritûs etiam quidam sint ab omni corpore prorsus segregati.

XXVI. Et quid sunt aliud que so quam mera somnia; quando Platonici nonnulli corpora demonibus (V. Cælius Rhodigin. l. m. antiquit, c. 25.) vel aërea, vel ignea, vel ex aërea cigne mixta, vel aquea, vel terrea denique assignant? Nullis enim id omnino rationibus, ac ne probabilibus quidem,

comprobant, aut comprobate possunt. Quin imo impossibilises, judice Thoma, (Demalo q, 16. art. i.) ista assertio, idque ob tres præcipuè rationes quas ipfe in hunc modum format. 1. Quia aer est corpus fimile in toto & in partibus, unde fi partes aeris animatæ ponerentur, totus quoque aër animatus esset, quadpatetesse fallissimuma 24 Quia omne corpus animarum est organicum proprer diversas animæ operationes, Corpus autem organicum nullum eff, quin sit in se terminabile & figurabile, quod aëri non competit. annipals yartament allenging area

AXXVII. Tertia ratio paullo prolixior eft & his verbis ab autore citato profertur. Cum forma non sit propter materiam fed potius è converso; non ideo anima unitur corpori, quia est tale corpus, fed potius corpus unitur anima, quia est necessarium alicui animali operationi, scilicet propter sensum, vel propter aliquem motum. Non est autem motus necessarius alicujus partis aeris ad generationem rerum; ficuti motus calestium corporum, que quidam ponunt animata: Vnde propter hoc solum spiritualis substantia uniretur aeres corporint ipfum mo veret. Relinquitar ergo quod hoc fit principaliter propter fenfum, ficut is in nobis accidit. Vinde & Platonici posuerunt damones effe animalia. animo passiva, quod pertinet ad partem sensitivam. SV TOVE.

Sen sus

Sensus autem non potest esse sine tactu, qui est sunda mentum omniuum sensuum; unde eo corrupto corrumpitur animal. Organum autem tactus non potest esse eorpus aereum, nec aliquod corpus simplex, ut probatum in libbide anima. Vinde relinquitur quod nullum corpus aereum possit esse animatum.

XXIIX. Hæcita citato loco disputat Thomas, que non minus de igneo aque oque corpore valere, quam de aëreo, per se est unicuique manifestum. Sunt porrò nonnulli qui pro Angelorum spiritualitate, (supposita tamen revelatione) partim à casu angelorum è supremo coelo cujus in Apocalypsi fit mentio, partim à numero Dæmonum quibus obsessum quendam Matthei 4. & Luca 8. legimus, itaratiocinantur. Si ceciderunt è supremo colo; corporei non funt, quia corpus unum per aliud transire naturaliter non potest, nisi illud, per quod alterum cadit veltransit, aut aperiatur aut confringatur. Item: si integrà legione Damonum obses sus suit cujus citatis locis sit mentio, legio autem ultra sex millia continet, corporei certe hi dæmones non fuere, nec consequenter alii sunt tales, quia tor corpora codem loco contineri nullo modo poffunt. The manual to tree of 12th

XXIX. Sed hæc argumenta, ut aperte loquar, & reve-

&revelationem, quemadmodum diximus, suppo-nunt & supposità eà nihil tamen evincunt. Ad prius enim responderi pro Platonicis & citatis patribus posset: I. Non constare cuiquam vel probabi-liter: utrum solida sint coelestia corpora, an non fint. II. Etiamsi certum sit, solida esse; neminem tamen evidentibus argumentis negare posse, istos angelos per quandam quasi fenestram cœli esse delapsos: ne illud nunc III. repetam quod de vocabulo cali aph. 20. jam notavi. Ad posterius: I. Intelligentiarum corpora ex summa tenuitate sua habere, quod magno numero intra parvum spacium constipentur. II. Summam forteillam, quæ proponebatur, per Legionis vocabulum præcisè non significari; sed tantum magnum aliquem numerum, qui quidem notabilis valde, sed minor tamen esse queat illo, ex quo argumentum nectebatur.

XXX. Arque eadem quoque vis est istius argumenti, quod à velocissimo angelorum motu, totum serè terrarum orbem in momento circumeuntium, nonnulli deducunt. Nam primò ipse Augustinus l'de divinatione Demonum c.z Demones non modo cursûs quorumlibet hominum vel serraum, verùm etiam volatûs a vium incomparabilitee vincere ait; & tamen ibidem non modò satetur, costem aëreo corpore præditos, sed etiam, per has efficacias (verba Augustini refero, neque enim ex mea sententia nunc loquor) quas aërei corporis natura fortita est & multa futura prædicere, & multa mira facere, docet. Deinde, unde evidenter probabitur tanta pernicitate moveri Angelum posse, ut in momento pene circumeat mundum? Et tertio denique, nonne Sol est corporeus? Ettantatamen ejus est celeritas (nisi quis ob hanc ipsam celeritatem incredibilem, stare potius loco centri Solem, & Terra cum orbe magno moveri, cum Copernico alijíq; recentioribo Mathematicis eruditissimis credat) ut una horasuo cursu dicatur ambitum terræ quinquagies æquare, & majus spacium conficere horâ unâ, quam globus ètormento bilico beneficio pulveris pyrii emissus quinque horarum millibus absolvere posset, si tain din in motuesse supponatur.

XXXI. At præmotustellarum sixarum hunc Solis motum testudineum videri posse, docent Asseronomi, præcipue Clavius in cap. 1. Sphara. Et sane si ambitus terræ habet (ut habet omnino) milliaria 5400: utique cœlum unico oculi icu consiciet spacium centies decies & novies amplius, quam est universus ambitus orbisterrarum: ipsumé; adeò cœlum stellarum sixarum in una secunda, sive 60.

Germa-

parte minuti conficiet iter 643848. milliarium Germanicorum, idá; naturaliter. Sed quò dilabor?

XXXII. Meliores igitur, certè efficaciores magisq; probabiles, sunt ex, quas exipsis naturalibus principijs adduximus jam supra, rationes. Quibus ê scripturis (nam inter Christianos etiam imò inter Ecclesiæ Doctores Maximos hanc quæstionem controversam esse vidimus; aliàs, non immemores instituti nostri, de revelatione penitus taceremus) manifesta Pfalmi 103. & Epistola ad Hebr. c. 1. loca adijeimus quibus Angeli exertè Spiritûs, imò administratorij spiritûs appellantur. Et quamvisnon ignore hæc dictain hune modumà patribus quibusdă eludi, ut dicant: etiam vento & aëri hoe nomen à scripturis assignari, idque ex actorum 16 manifestum este; tamen & illu certum est: ab issem scripturis substantijs intelligentibus) id nunquam attribui, quin significet materiæ & corporis eas esse expertes, ut ê Matthæi 26. Ioannis 4. Ad Galat. 5. capitibus liquidò constat

XXXIII. Nec obstat quod nonnulli adversus spiritualitate (utita dicam) angelorum de corum generatione, de conversatione cum hominibus, de manducatione, detormentis denique ab igne infernali percipiendis adducunt. Nam quod Ge-

M 2

MR. ILL

nerationem attinet, non ignoramus ejus exempla quædam ex historicis tam sacris quam profanisadduci posse, quorum nonnulla prorsus horrenda apud Martinum Delrium (disquisitionum Magicarum 1, 6.c.2. seef.3.q.3.) videri velim ; certum tamen est, non tam generare propriè loquendo, quam semen in assumpta corpora aliunde collectum ad perpetrandas facinorum suorum abominationes vel emittere, vel excipere. Si emittunt Incubi vocantur, si excipiunt, Succubi vel potius succubæ, de quibus ob verecundiam legi alios, quam plura scribere, malo.

XXXIV. De Conversatione itidem dicendum; quod fiat tantum apparenter in illis corporibus quæ vel ipsi angeli è materia quapiam formant vel jam antè formata inhabitant & motum localem ijs impertiuntur. Manducatio verò corum: non potest esse vera ac proprie dicta, que nempe in ipfa alimenti mutatione ac in rem alitam conversione consistit: ea enim per facultates & actus vegetantis animæ exercetur quâ angeli omnino. destituuntur; sed itidem est tantum apparens ut: generatio, atque adeò, sicut & illa, in solo locali motus trajectione videlicet cibi per os assumpti corporis in stomachum aliamvè ejusdem corporis 71.774partem.

partem, consistit. Quod ipse Raphaet apertè indicat, quando ad Fobiam ait: Cum vobiscum eram videbar vobiscum manducare & bibire; sed potu & cibo invisibili utor. Quod nihil est aliud quam su dixisset inpropriam ae apparentem tantum manducationem illam suisse.

XXXV. De Tormentis ab infernali igne percipiendis maxima quamplutimis visa est difficultas. Quæ quidem in caussa fuit, ut nonnulli assererent omnino non esse aliquem ignem infernalem proprièdictum, sed totam pœnam apud inferos, quoad dæmones, in imaginatione sitam esse, qua scilicet credituri sint se undequaq; crepitantibus flammis torqueri: scripturam autemideò ignis nomine hanc pænam proponere hominibus, quod nihil in corpora violentius, quam ignis, agat. Quicquid sit : etsi cum Augustino (1. 20. de civitate Dei cap. 10.) statuamus: mortalium nemini constare. quomodo substantiæ illæ spirituales crucientur; quia tamen Augustinus non uno loco inculcat, à literali scriptura sensu sine urgente necessitate aut evidentisma absurditate nequaquam effe discedendum, saltem illud, salvo tamen eruditiorum judicio, nobis persuademus, torqueri ab igne infernali, utut materialis ille ponatur, substantias purè spirituales. posse. M 3 XXXVLSi

XXXVI. Si quæras, qui fieri possit ut substantia spiritualis à qualitate materiali patiatur, cum necessaria inter agens & patiens sit proportio? Quæram ego vicissim à te, qui siat quod spiritus. adhærere vel inhærere possit corpori, utsieri vide, mus non tantum in angelis corpus quoddam affumentibus, sed manifestissime in anima humana, quæ tanquam forma &actus humani corporis per totam vitam corpori est conjuncta? Vtrobiq; profecto par est difficultas, nec ulla dari potest ratio, quæ unum alterofacilius esse demonstret. Imo si verum est, ut est verissimum, quod jam laudatus Pater 21. de: Civitate Dei ait, Dolorem, qui dicitur corporum, magis ad animam pertinere, quia animi sit dolore, non corporis; si item experientia comprobat omni tempore, corpus, quatenus est corpus & ab anima jam separatum existit, nullum omnino abigne persentiscere dolorem; dubium profectò non est, animam in corpore existentem potius, quam corpus ipsum dolore quodammodo affici, spiritibusque adeò fceleratis dolorem ejulmodi infligi posse:

XXXVII. Ita constat ratione nullà probari quod angelisine corporei aut ex materia quapiam constati, etsi ex genere & differentia, substantia nimirum & spiritualitate, ex assuitem & potentia, quo-

rum

rum hæc generi ille differentiæ respondet, exessentiadenia excistentia, quæ omnino in ijs sunt dissinder, componantur. Vnde jam illud etiam deducimus, in loco propriè sie dicto angelum non este, sed tantum in aliquo Vbi: quod tamen non circumscriptivum est, id enim solis corporibus convenit, se ita quidem convenit ut una ejus pars unam partem corporis, altera alteram respiciat; sed definitivum, quo res ita constituitur alicubi præsens, ut vi istius præsentiæ alibi esse nequeat. Sicuti anima mea rationalis in meo corpore non autem in corpore alterius alicujus hominis existit. Et ejusmodi aliquod Vbi attribuendu est omnino angelis, quòd nullo modo sint, ut solus infinitus Deus, immensi.

dum angelos & animas secundum se nullibi esse dicunt, de loco corporali ac propriè dicto intelligendum idesse, per se notumest. Quando autem Gregorius ait, angelorum & anima rationalis locum esse Deum ipsum, non ille de definiente aut circumscribente, sed conservante loco sermonem habet. Sed & hoc facile ex ante dictis discitur: plures angelos in codem Vbi existere haud dissiculter posse, cumsola quantitas corporea, qua tamen angeli angeli carent? penetrationem & plurium in codem loco existentiam impediat: cum item corpus humanum, în quo tamen jam est anima spiritualis, ingredi angelus possit. Si igitur în codem Vbi & angelus & anima spiritualis existit, cur non existerent eriam in codem Vbi duo pluresve angeli? ne nunc superius illud è sacris literis referam; etiam Legionem; numerum valde notabilem, demonum in uno codems; hominis corpore exittisse.

XXXIX. Restat adhuc ut de Potentiis Angelorum breviter aganus, quarum aliæ immanentes, aliæ transeuntes operationes spectant. Inter illas primo loco sese Intellectus nobis offert, cujus in Angelis existentiam vel nomen ipsum corum, quo Intelligentiæ appellantur, demonstrat: id namq; ob nullam aliam caussam ipsis attribuitur, quam quià potentià Intellectiva pollent. Dico potentià intellectivà pollere, ut indicem statim in principio intellectum Angelorum ipsammet eorum substantiam non esse, sed accidentalem quandam superadditam ipsis perfectionem, quæ proximum sit intellectionis angelicæ principium. Etsi enim perfectissimi sint sine dubio inter res dependentes Angeli; nihilominus tamen ab Ente summo seu inde pendente non possunt non infinité distare. Atque ideò

ideò ejus non sunt participes eminentiæ seu perfectionis, quæ soli illi infinito Enti competit.

XL. Talis autem est illa secundum quam Deus operari dicitur quicquid operatur, per suam Substantiam tanquam per immediatum principium omnium operationum, ita ut non utatur potentijs accidentalibus, quibus ob infinitatem suam, tam operationibus quam essentiæ suæ convenientem, nequaquam indiget, ut per se est unicuiq; manifestum. Cum igitur ex substantia summæ & illimitatæ perfectionis id, de quo nunc nobis sermo est, oriri tantum possit, angelis certe, quorum finita est ac limitata natura, attribui nequagnam debet. Interim negandum non est, longè perfectiori modo in angelis sese habere Intellectionem ipsam, quamin Hominibus, neque adeò in illis, ut in his Agentem intellectum à Patiente distinguendnm esse, utut contrarium probare conetur, Scotus 2. Sent. dist. 3. q. ult. Vbi manisestum committie in nominis æquivocatione lusum, quando saltem ideò Passivum dici posse Intellectum angelicum asserit, quòd species intelligibes à Deo sibi intusas recipiat &c.

XLI. Etst enim nemo inficias fortassis iverit, intellectum passivum in angelo esse, quatenus insulas species recipit, & activum, quatenus intellecti-

N

onem

onem ipsam producit; ita tamen in Angelo sese habere hanc distinctionem ut in Homine, nec verum est, nec Scotus omnibus rationibus suis evincit. Nam ideò in nostro intellectu distinctio illa statuenda est, quòd species infusas non habeamus, sed quod Intellectus noster ad prasentiam phantasmaeum illas sibi cogatur efformare. Ad presentiam phantasmatum, inquam, hoc est specierum sensibilium & materialium que ministerio sensuum externorum & organorum ad phantasiam usque delatæ fuerunt. Quatenus igitur ex hisce speciebus fensibilibus species intelligibiles elicit & fabricatur, dicitur activus; quatenus jam fabricatas recipit, passivus appellatur. Quorum prius nequaquam convenire potest Angelo, corporis quippe & organorum experti, ut fateiur ipse Scotus, quando specierum infusionem in angeli Intellectu concedit, imò concedere omnino cogitur tanquam rem debitam prorfusnaturæ spirituali angelorum

XLII. Sed de objecto Intellectus angelici primò omnium oportet nos esse sollicitos, ut eò rectius de Intellectione ipsa ceterisque ad cam requisitis statuamus. Id verò ejusmodi hoc loco inquirimus quod sir potentia intellectiva connaturale, h.c. quod viribus ejus non elevatis sed sibi relictis

un

Dallo

absque subsidio indebito attingatur. Atque sub hac quidem, ut alii loquuntur, objectiva Intellectus angelici sphæra primo omnium continetur Angelus ipse, tùm quoad substantiam suam, tùm etiam quoad omnia accidentia quæ in ea reperiuntur. Neque enim deterioris est aut esse potest conditionis, quam Homo: qui, ut ex uberrimis de anima commentationibus constat, & animam suam, & omnes ejus facultates, Intellectum videlicet, Memoriam,

Voluntatem ceterasque cognoscit.

XLIII. Cognoscit etiam unus angelus altetum, sive is sit inferior, sive superior, sive æqualis : idque ideò, quod omnis angelus sit ens ipso actu intelligibile, & consequenter omni intellectui naturaliter proportionatum: Si igitur omni, cur non potiori jure suo ipsius? Et si nos cognoscere possumus angelos, cur non ipsi potius cognoscerent seinvicem? Ne nunc moralem illam rationem urgeam, quam pro hac assertione nonnulli ab ipsa Republica, quam inter se angeli constituunt, deducere solent. Ista enim cognitio, animorum benevolentiam conciliat, benevolentia verò est vinculum seu nexus quo omnis sive ordo, sive Resp. & conservari & consirmari unicè potest.

N 2

XLIV.

XLIV. Ad eandem objecti spharam merito quog; refertur Deus quatenus ille autor est rerum omnium in natura productarum, sicut & persectiones que cumque, sub eodem considerandi modo ipsi convenientes. Nam quæ eidem competunt prout non Natura, sed Gratia Gloriaque autor? hoc est, redemptor & remunerator esse dicitur, ca naturalis cognitionis objectum nequaquam per se îngrediuntur, sed ut în nobis ita etiam în angelis aliquam Intellectus elevationem lumenque superius requirunt. Quod autem priora illa attinet, ea ab angelis, utpote Intellectu perspicacissimo præditis omnino cognosci, vel inde constat, quod Homines, longè, quoad intellectum, angelis inferiores, per seriem creaturarum in aliquam Dei creatoris notitiam possint penetrare. Ob quam ipsam etiam rationem res omnes materiales, tam universales quam particulares cognoscere eos existimo, ne de vita corum diuturna, & experientia consequenter certissima, de appetituitem scientiæ naturali, qui frustra esse nequit, prolixius jam quidquam agam.

XLV. De futuris magna est inter Doctores controversia, an scilicet & illa ad objectum connaturale intellectus angelici referri debeant? Nos hoc

loco breviter indicabimus, quid vero nobis simil, limum videatur. Vbi omnino sunt à futuris contingentibus & liberis distinguenda ea quæ ex naturalibus caussis proficiscuntur, quòrum illa nequaqua, hæt omnind cognolci ab angelis posse; certum est. Ac ut de posterioribus prius agamus: Si naturalia illa, vel ex naturalibus caussis futura, sunt ex corum numero quæ fiuntvel sempervel ut plurimum, cujusmodi sunt ortus & occasus siderum, lunz solisa; defectus, hominum animaliumque ceterorum ut & arborum plantarumque è lethalibus vulneribus provenientes interitus; nihilest prorsus in hat quaftione difficultatis, cum etiam homines ista pracognoscere prædicereque possint, qui tamen tam exactam caussarum cognitionem, quam angeli, non g miconis angelica, cerre quidem illius ac, insdeh

ALVI. Sinà caussis naturalibus non determinatis, sed talibus que impediri ab aliis naturalibus caussis possunt, sutura illa oriantur (que quidem, docendi caussa, naturalia rato contingentia solent appellari) major quidem videtur esse difficultas, nec pauci sunt, qui probabili solummodo conje, surà etiamab angelis ca prænosci prædicis; posse putant. Nobis autem corum probabilion videtur opinio, qui & dehis certam esse penes angelos scinatura. entiam statuunt. Sanè simostram cognitionem hie spectemus, que caussas particulares tantum easque rarissimè omnes ac singulas percipit, probabili solummodo conjectationi locus est; eum ejusmodi essectus naturales, Ex, gr. inundationes, tempestates, terremotus &c. nec determinatam particularem caussam habeant, & à diversis caussis possint impediri; at de angelis sine dubio aliter sese res habet, quippe qui totam hanc caussarum seriem cognoscunt, & consequenter omnes inde manaturos

effectus certo prævidere possunt.

XLVII. Atq; hæc est de futuris naturalibus nostra hoc loco sententia: De futuris pure contingentibus, sive ut alij soquintur liberis, jure meritod; adstipulamur jis, qui à sphæra objectiva cognitionis angelicæ, certæ quidem illius ac infalliphilis, planè ea resiciunt. Idéne ob unicam hanceamé; evidentem, nist fallor, rationem; quod liberi ejusmodi estectus meg in suis caussis, ura in seipsis abintellectu angelico videantur. Non insuis caussis, quia ex recessaria non suns sed, libera & contingentes: similespsis, quia sunt adhuc suturaliter nequennt, cum is intuitive & per species intellectionem producat, species autem existentiam rerum

repræsentents ut plutibus apudalios demonstratur. Oui quidem rationi adstipulantur etiam sacræ literæ, que hanc cognitionem soli Deo propriam, & iis quibus illam revelate Deus voluerit, saciunt, ut ex Esaiæ 12: 41. aliisque manisestissimis locis apparet.

XLIIX. Necobstat, quod interdum quædam exliberà voluntate prodeuntia prædicta sint à Dæmonibus, ut furta, adulteria, homicidia, seditiones, bella & hisce similia: unde nonnulli probare conantur, non tantum probabiliter & per conjecturam sed etiam certò & infallibiliter hac talia naturaliter pracognoscere eos posse. Negamus enim consequentiam, si ita, ut diximus, verba ab adversarijs concipiantur: idque propterea, quia primò fieri potest ut certò non cognoscant, quod certò futurum hominibus indicant, quodq; etiam interdum certò fieri experientia comprobat. Sciendum namq;, illos es plerumg, prænunciare que ipsi facturi funt : quia accipiunt fape potestatem & morbos immittere, & ipsum aërem vitiando morbidum veddere, es perversis atg. amatoribus terrenorum commodorum malefacta suadere: de quorum moribus certi sunt, quod fint eis talia suadentibus confensuri; ait Augustinus de divinatione Damonum cap. 5.

XLIX.

XLIXOD Deinde & illud (NATURALITER) male in consequentiam transfertur : quia fieri potest ut certo quidem futura contingentia Dæmones cognoscant, nec tamen naturaliter seu viribus sux natura; sed quòd à Deo speciali aliqua revelatione ea didicerint, aut Deo permittente ab angelis bonis perceperint: quivel ab ipfo Deo, vel à sanclis viris, quibus hac à Deo revelata fuere, vel sabtem ex corum dictis scriptisve ista didicerunt. Quicquid sit : incerta est Damonum prædictio, quoniam in multis verborum ac sententiarum ambiguitate ludunt, vel volentes, ut decipiant; vel ignorantes ea de quibus consuluntur, ut quomodo res cadat divini habeantur. Sicuti Cræso prædixit ille: futurum, ut si cum exercitu fluvium Halin trajiceret, magnum imperium everterer: sed suumne an alienum, non adiecit.

L. Interim no nego Intelligentias, qua sunt ingenij mentis ve sagacitate & perspicacitate, quamplurima de suturis, etiam liberis, verisimiliter conjectare. Quoniam propensiones voluntaris ex operationibus possunt discere, & quod ad nos attinet, optime perspectam habent corporum complexionem, cui se non semper quidem, at sepiusculè tamen, libertas accommodare solet. Vnde jam certum est, quid

quid de oraculis & dæmoniaca suturorum prænotione ac prænunciatione su sentiendum, quantum item sidei humanis prædictionibus ac sortilegijs sutribuendum? nempe aut parum, aut, quod tutius esse putamus, omnino nihil. De qua re-legendum esse hac-occasione existimo Peucerum, qui peculiarem commentarium de præcipuis divinationum generibus conscripsit, in quò à prophetijs autoritate divina traditis, & à naturalibus conjecturis discernit artes & imposturas Diabolicas, monstrates; sontes & caussas Physicarum prædictionum; Diabolicas verò ac superstitiosas consutatas damnat.

bon L.I. Vnum adhue corollarij loco de naturali objecto Intellectûs angelici monemus: nempe futuras Intellectûs Nostri cogitationes & liberas cordis, assectiones, quippe quæ propriè sunt sutura contingentia, præ ceteris ab eo removendas esse. Quod quidem ex scripturis, ac præcisè Psal. 138. Paralip. 6. Psal. 1. & Astorum 1. facilimè demonstratur, ubi soli Deo cognitio ista reservatur. Ne patrum illam rationem adducam, quâ semper adversus hæreticos Divinitatem Christi probarunt ex eo, quod ipse phariszorum cogitationes, etiam actu jam existentes perspexerit. Quæ certè nullius suisset aut adhue esset essectio, si hæc cognitio cogi-

HILL

tationum, quantumvis præsentium aut existentia um, & Deo & angelis communis esset. Sed & rationibus, quas hie referrelongum esset, assertio eadem probature, de quibus autores laudatos adire, qui volunt, possimi, ne nimium nobis exercicat sermo.

LII. Quemadmodum autem folus Deus corda & renes perserutatur neque aded in intimas ho? minum cogitationes præter Illum penetrare quil quam potest; ita ipsæ etiam unius angeli cogitationesabaltero non cognoscuntur, nisi hicilii manifestare cas velici Turbaretur enim omninò non ori do tantum sed & ministerium angelorum ad quod à Deo optimax sunt facti, si invito uno alter eogi rationes iphus exploratas haberet. Certe mali ana. geliseudemones, sinvitis bonis cogitationes corum perspicerent, impedire niterentur toto conatuintentionem eorundem in homines, atque ita perpetuum foretinter utrofe; certamen perpetuais, & fine cellatione confusio posseque etam hominibus hac in parte deteriores effent angeli, fi non ut illis ita etiam his liceret pro libera voluntatis dispostione vel occulture vel manifestare conceptus mentis sculntellectus, quippe que makine ad dos minium & libertatem naturæ intellectualis pertinere videntur.

LIII. Atque hac caussa est, quare apud scholasticos Doctores aliosq philosophostam operose de Locutione & Auditione angelica disputetur: quæ etsi ad actiones transeuntes porius quam immanentes pertineant, explicari tamen & hoc loco com--modiffime possunt, & à nobis, etsi paucissimis, explicabuntur. Nam varias illas opiniones dolocutionis modo examinare, argumenta singularum vol refutare vel confirmare non unius paginæ res est aut paucularum linearum; sed & tempus requirit longius & spacium majus quam ratio compendii ad--mittat. Itaque breviter, quid nobis maxime verifimilevideatur, indicabimus, modò illud tanquam certum ac indubitatum supposuerimus; Locationem mihil aliud effe quam declarationem & manifestationem internorum conceptuum, quam una natura intelligens alteripro libera voluntate facit.

illa conceptuum internorum per sensibilia signa, pervoces njmirum gestusvé perficitur, idque ideò quia Intellectus noster in intelligibilia immediate non fertur; sed incipit naturaliter à sensibus, ut per se est notissimum omnibus. In angelis autem necessum est omnino ut aliú loquendi modum statuamus, quum & sensibus externis & organis seu instru-

million

men-

mientis, ad formandam vocem na uraliter requistis destituantur. Vnde rectisme sine dubio Thomista: sicut homo, inquiunt, homini manifestat suos conceptus prolatione vocus, sic angelus angelo per manifestationem speciei intelligibilis intime assum interiorem reprasentantis: Vt ita locutio formaliter in manisestatione speciei intelligibilis, auditio verò in clara intuitione issius actus, per speciem intelligibilem repræsentati, consistat.

LV. Oritur autem ista locutio seu propriz cogitationis manifestatio ex directione & consensus quô vult angelus Loquens illam cogitationem patere angelo Audienti; non verò exaliquo signo sive sensibili, ut quidam volunt, & corpori aticui impresso, sive spirituali, ut volunt alii, quod effective ab angelo loquente in angeli audientis intellectu producatur: ista enim omnia sine necessitate singuntur, & maximis difficultatibus non carent. Itaque consensus iste angeli Loquentis est tantum conditio fine qua perceptio istius conceptus in Intelle-Audientis fieri non potest. Præsupposita autem illà conditione, Deus ipse vel confert speciem angelo audienti, vel si jam antè contulit præbet illi suum concursum, adeoque à parte angeli sola voluntatis consensio direction; & locutionem producendam

cendam sufficit, qua qui dem Moraliter ab angelo, Physicèverò seu naturaliter ab Autore Natura dependet, cujus est officium, ut ita dicam, ab ipsa sua liberrima voluntate sibi impositum, occurrere perplexitatibus caussarum secundarum, & earum necessitatibus providere, cum aliunde provideri nequit, ut in soc contingit casu.

LVd Potest porrò angelus pro lubitu confensum suum limitare & directionem hanc voluntatis suz ita desigere in unum angelum ur non desigatur tamen in alium etiam, seu alios plures. Non enim estagens necessarium seu naturale, sed libetum, ut ipsa ejus intelligibilitas exigit, atque ideò non necessario etiam operatur, sicuti visibile naturale & non liberum naturaliter & necessario imprimit speciem cuicumque oculo proportionato, neque est in potestate illius imprimere speciem uni oculo & non alteri, sircliqua ad visionem requisita rece se habeant. Cumque, itt suprà diximus, angelus Audiens ipsum intelligendi actum angeli Loquentis intuitive & in se cognoscat, non autem per signum seuvocem aliquam (ut in Nostra locutione auditioneque contingit) manisestum inde est: 1. Vnum angelum fallere alterum non posse, ut possunt homines, 2. angelum Audientem non tam credere 43735 loquenloquenti, ut fit inter homines, quam evidenter cognoscere id, quod Loquens ipsi voluit manifestare.

LVII. Si quæras, an requiratur determinata distantia inter angelos loquentes ? Negative respondendum esse putamus. Idq; ideò, quòd angelus Loquens ad Audientem nihil transmittat, ut è præcedentibus habetur. Vnde necodistantia nec propinquitas vel juvare vel minuere colloquium potest. Multo minus scriptură vel siteris opus est (quod ridicule quidam tradidere) quibus absentes ab absentibus commonessant. Dieis: oportere tamen aliquid fieri in Angelo audiente, nempe iplam ad audiendum excitationem, quæ forte distantiam determinatam inter hunc & loquentem requirat? Respondeo : actionem illam, ut & excitationem qua cam comitatur, non tribuiloquenti nisi tanquam caussæ morali, quatenus sc. Deus excitationem illam loco ipsius angeli loquentis & occasionem illius actûs, qui ab angeli voluntate producitur, efficit exsequiturque.

LVIII. Restat adhuc unica quæstio, de Angelo Audiente, an sc. liberum ei sit audire vel non audire, sicuti loquentis in potestate est utrum loqui velit? Et Respondetur: initio quidem necessarium esse illi, ut hujus percipiat locutionem: quia

excitatio ad audiendum neo abiqueliente nec à loquence phylice depender, sed à Deo; interim tas nien aures, ut ita loquimihi liceat, obstruere posse quando percepit quid loquens fibi renunciet : ne aud afterilis idem illevelit, percipiat. Ratio oft in promptu: quia ficut Deus ad voluntatem loquentis andiente mover, itapolità contrarià voluntate audientis à motu illo cellatziantumq; nili forte plus, iums in illaid motionis dellationem habet angelus Audiensquantum Loquensin ejusté causationem. Atque ideò non inchoatio quidom sed continuatio ramen auditionis liberajin audiente statuenda est. Plane de inhominibils, qui post perceptumaliquius foni initium, impedimentum ponere possunt ne audiant olterius; ad quod in angelo fola nolitio plantis animalibus, que semper nutriur un affun

LIX. Arq; hæc quidem de locutione audition neq; angelica, ut & de præcipus utriviq; circum; stantijs hoc loco sufficiant. Nunc eò redeundum est unde digressi sumus exexplicato Intellectus Angelici objecto de intellectione ipse veibo tantimi adhue monendum; so quid restare videatur quod ignorari de casab homine supra vulgus etudicio non debeat. Curribian mangeli ab ejus sum ita etiam intellectionem ipsamangeli ab ejus sub-

fabitantia distingui : tum quod fali simplicissimo, Deo conveniat, nihil habere in se quod non sit ejus substantia, tum quod Angelus cogitationes suas mutare novasq; acquirere possit; quum tamen substantia ejus sie unica & nunquam mutetur. Eth negandum interim non sit: aliquam cognitionem, cam nempe, quà feipfum cognoscit; & naturalem & necessariam angelo & netu iplo semper exercitam esfe, quod non tantum iple fit actu intelligibilis, fed; ctiam maxime & intime sibi præsens, utpote suæ iplius cognitionis objectum. Lai sauvalisana

LX. Quæ quidem opinio dupliciter probari ab affertoribus suis solet : 1. Ex analogia aliorum viventium, quorum nullum est quin aliquam actionem vitalem, à qua nun quam cesset, habeat: ut inplantis & animalibus, quæ semper nutriuntur, apparet. Cum igitur præstantius stresse in acti quam in potentià, Angeli autem animalibus plantisque omnibus longe fint præstantiores; certe multo magis angelo convenier semper in actu esse quam ceterisviventibus creatis, quibus tamenid convenire certum ett. 2. Ex naturali connexione inter Voluntatem & Intellectum: quod scilicet omnis actio voluntaris necessario intellectionem aliquam à voluntate independentem, ac profinde necossariam & non

non liberam, supponat. Nam si omnes intellectiones libera essent, jam omnes à libero voluntatis imperio dependerent, & consequenter quidam voluntatis actus quemvis actum intellectus antecederet, quo nihil inconvenientius dici potest.

LXI. Quemadmodum porrò Angelus suam elsentiam & proprietates, Deum item optimum maximum ex fuiipsius ceterarumg; creaturarum cos gnitione fine specie intelligibili cognoscit, cum & ipse angelus, & ejus proprietates, & Deus deniq;, fint objecta iplo actu intelligibilia h. e. immateriata; ita ceteras resomnes sine dubio per species cognoscit, etsi incertum sit utrum ab objectis more nostro eas sibi compararit, an verò Deus ejus intellectui infuderit eas aut adhuc infundat? Interim probabilior nobis pars posterior quæstionis videtur, idque ideò, quòd omnia objecta quæ angelus cognoscit vel materialia sint vel spiritualia; illa verò qualitatem spiritualem, qualis est species intelligibilis angeli, producere per se nequeant, hæc ut producant ne opus quidem esse videatur.

LXII. Quum igitur ex hisce constet Angeles maximo Intellectus lumine pollere quò res intelligunt, & per species perfectissimas à Deo sibi insusas id omne, quod ita percipiunt, apprehendere;

5014

P

certum

certum est, in cognitione Rerum Naturalium errare aut falli eos non posse, ut possunt homines: quorum cognitio errori obnoxia est, vel ob intellectus imbecillitatem, vel ob specierum imperfectionem quæ res, ut sunt, non repræsentant. Notanter dixi in cognitione Rerum Naturalium, quia in carum cognitione æquè non decipi possunt mali angels atque boni, cum de supernaturalibus tamen aliter fese res habeat. In harum enim cognitione ob perversam voluntatem (de qua paullò post) errare posse Malos existimo, quod de jis ex sola rerum naturalium cognitione fortè judicent; Bonos ne quaquam: Quia hi extraordinariam Dei potentiam humiliter agnoscentes semper credunt, Deum amplius posse efficere quam ipsi queant concipere vel cogitare. in the said anton milestation mir

LXIII. Hactenus de Intellectu cujus individua comes in natura intellectuali est Voluntas. Illo enim verum cognoscitur, hac bonum appetitur; ille veri convenientiam ostendit, hæc ad illud amplectendum instammatur. Cum autem voluntas intellectui semper sit proportionata, discrimen omnino est inter Bonorum & Malorum voluntatem constituendum. Horum enim omnino malamesse & perversissimame tot mendacijs atq; imposturis;

è tot

e tot ad superstitiones capescendas incitamentis, quorum plenæ sunt omnes historiæ, evidenter, hen nimium, demonstratur. Neg; verò hæc tanta perversitas statim ipsis assuir cum à Deo producerentur, aliàs Deum autorem haberet, quod est absurdum. Malorum enim caussam esse ipsum Deum, cum bonus sit, ait Plato I. 2. de Rep., refelleudum est omnino, neg permittendum hoc quemquam dicere in suacivitate, si bonis institui legibus civitas debet, neg insuper quemquam audire, sive sit ille sunior sive Senior, sive carminibus hæc inserantur sive soluta orationentrentur, tanquam que neg dictu sancta sint, neg Nobis utilia, neg inter se consona.

LXIV. Et quid opus est autoritate probare, quod evidenter demonstrari potest & jam alibi à nobis evidentissime est demonstratum? Certum igiturest, quu ab infinito bono malitiam suam Dæimmones non habeant, habere à seipsis & ab abusu liberi sui arbitrij, propter quem è felicitatis statu optimo in pessimum infelicitatis statum sunt detrusi. De qua re miranda prorsus & stupenda sunt quæ Cælius Rhodiginus l. 2. lest, antiquarum e. 7, non è sacris literis sed ex antiquis Philosophis refert. Nam à Pherecide traditum observat, Dæmonas olim cœlo lapsos, Ophioneumq; nuncupatum.

tum, h. e. Dæmonicum serpentem, qui antesignamus suerit agminis ab divinæ mentis placito desicientis. Id quod ibidem etiam ex Empedocle, è Pythagoricis, ex Homero denique deducit, quem vel naturæ eminentioris sublimitate, vel quod Mosaica introspexisset modo aliquo sacraria, Luciseri de cœlo lapsum descripsisse, demonstrat.

LXV. Legat illud caput qui volet; & hunc locum mirifice illustrari eo deprehendet. Nos enim missis Damonibus seu genijs malis, Angelos intra natura sua à Deo ipsis communicatæ limites spectamus, atque itaillud tantum de jis quærimus; An sicuti homines ita & illi libera præditi sint voluntate? Dico intra natura sua limites: nam si de angelis in statu beatitudinis supernaturalis loquamur, certum est nullam habere ad amandum Deum libertatem sed una cum omnibus beatis grata quadam necessitate in ejus amorem ferri. Sin alias actiones spectemus quæ ad beatitudinem essentia-Iem non pertinent, omnio libertate sunt præditi, dum ex. gr. invicem colloquuntur aut simile quid agunt. Ceterum, de actibus voluntatis Angelica, de Odio nimirum, Cupiditate, Spe, Amore, & co quidem tam naturali quam supernaturali, tam Amicitiæ quam Concupiscentiæ, tam Necessario quam WITTE 3

quam Libero &c. ideò copiosius non agemus, quod etiam hominibus isti eodem modo competant, & in moralibus sint à nobis uberrime explicati.

LXVI. Sed de potentijs etiam angelorum ad extra copiosioribus nobis esse non licet. Et jam superius ex historia demonstravimus, quam miros & stupendos producere effectus possint. De potentia locomotiva forte dicendum adhuc nonnihil efset, non ea quidem qua angelus seipsum ab uno ubi ad aliud confert (nam & illa jam supra à nobis expolita fuit) sed e qua alias res corporeas movet: Sicuti angelus prophetam Abacuc ab uno loco in alium transtulit, & Diabolus ipsum servatorem in pinnaculu templi transvexit. Vt autem breviter nos expediamus; angelu movere corpora existimamus per qualitatem impulsivam quam illis imprimit, co ferè modo quo nos impulsum imprimimus lapidi, per quem lapis, etiam à brachio movente jam remotus, impellitur efficaciter in altum.

LXVII. Atq; hujus quidem potentiæ vigore omnia ea præstare angeli possent, quæcunq; in rebus sublunaribus præstant. In sublunaribus inquam: Nam cælestia corpora è locis suis debitis nequaquam possunt transferre, sieut nec totam terram à suo centro divellere, aut sphæram ignis insrà, aëris

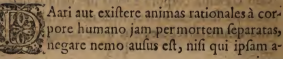
-1/11/11

aëris suprà collocare. Ita enim totam rerum unis versitatem conturbare valerent, quod non est concedendum. Interim hac potentia terramotum ciere, ventos producere (ut septentrionales magi, ventorum nundinatores probant ) procellas & imbres excitare, summum frigus ipso solstirio æstivo, tonitrua verò sub brumam caussare possunt. Denique quotiescung; immutare quippiam videntur, non faciunt id immediate, sed vel activa passivis applicando, vel per motum localem fraudulenter adducendo & supponendo illud in quod aliud mutari videtur. Quod Magos Ægyprios cum Moyse certantes secisse erudite demonstrat Pererius, quem legat qui volet & cum co Delrium aliosque conjugat. Nobis enim ad Animæ separatæ considerationem jam tandem est transe-

## DISSERTATIO IV.

## DE ANIMA A CORPORE SEPARATA.

APHOR. I.



nima-

nimarum carundem immortalitatem unà negaret. Quod panci secere olim, jiq; minorum gentium Philosophi cum Epiquro: & in his Plinius, qui lis bro 7. historia naturali. cap. 35. ctiam cum farcasmo in immortalizatis affertores invehitur, nec magis à morte sensum ullum aut corpori aut animæ, quam ante natalem esse, asserit. Itaque jam vanitatem, jam commenta, jam puerilia deliramenta, jam dementiam vocat, si quis superstitem à morte animam, aut sensûs alicujus participem esse credat. Et similein effe de affervandis corporibus hominam ac reviviscendi promissam Democrito vanitatem, qui tar men ipse nondum revixerit, stolidissimis rationibus probat. Dignus profectò, qui jam malo suo apud inferos experiatur, an non sit sensus post mortem; quique discat, si nihil est quod anima agant, uti loco citato loquitur, esse tamen multum, quod pariantura non tu , testanquia colli . com on similar

dei, Ægyptij, Hebræi, Græciq; ut & Latini fere omnes datos nobis animos à Deo, nosá; cùm eo similitudinem habere ac inde fieri quod immortales simus, unanimi consensu docuerunt: quorum quidem tantus est numerus ut à nobis hoc in compendio ne quidem citari queant. Citantur autem

-0/157

ab

ab Augustino Steucho, qui l. 9. deperenni philosophia omnes corum in hanc rem sententias, & quid sententias dico à oracula omnia profert. Nam satetut ipse capite primo statim citati libri; sententias hasce sine dubio d magno quodam divinos, principio profectas, & quod jisdem docetur, sieri non potuisse, quin revelatum aut divinitus aut à primis hominibus per successionem traditum esset, tam constanter videlicet ab omnibus philosophis & creditum & assertum,

III. Nos ex infinita ferè corum multitudine quatuor tantum, è Gracis duos, duos è Latinis, adducemus, è quibus de cateris judicabit facile qui cerebrum in calcaneo non gerit. Ac Plato quidem, cui primas, hic deferimus meritò, tam copiose de hac re in Gorgia Timæo, Philebo, Menone & Optimis illis ac si pauca excipias, nusquam non præclarissimis de Rep. libris disputavit, ut non tantum rationibus naturalibus immortalitatem ipsam humanæ animæ demonstrarit, sed etiam judicia post mortem, pœnasq; & præmia constituenda esse probarit. Vnde & nimius in hac materia visus est. nonnullis qui docere non verentur belluarum quo; que animas immortales ab ipfo fuisse constitutas: Manifestà profectà calumnia, quæ velè folo Timæo retunretunditur, ubi disertis verbis, mortales esse bru-

torum animas', affirmat.

IV. Sed è Platone ea describere loca quibus immortalitatem animæ nostræ vel asserit vel probat, quid aliud effet quam integros commentarios cosq; uberrimos consarcinare? Itaq; Aristotelem adeamus qui & ipse ab accusatione tutus esse non potuit : cum scilic. non pauci sint qui simpliciter asserunt mortalem ab eo animum nostrum fuisse creditum. Contra quos tamen Iure meritoq; disputant præstantissimi quiq; philosophi tam veteres quam recentiores, & pro se Theophrastum citant, testem omni exceptione majorem, quippe qui tor annos Aristotelem in Lycao deambulanrem audiverir, ac sine dubio sæpiùs ex eo, quid de hac re sentiret, quæsiverit. Etsi quid opus est aliorum testimonia advocare?cum manifestus sit ipsius philosophi textus l, 2, de gen. animal. c. 3, ubi, restat igitur, inquit, ut mens sola extrinsecus accedat, eag. Tola divina fit; nibil enim cum ejus actione communicat actio corporalis.

V. Ac ne de alijs philosophi nostri locis nunc dicam ( ut quòd 1. de anima. c. 4. intellectum nofrym divinum & interitus passionis expertem, libro 1., autem de part. animal c. 1. & lib. 3. de anima c. 4. im-

mate-

materialem asserat) nonné in 10. Moralium aperte satis sententiam suam de hac re proponit, quando duplicem esse vitam docet: alteram quâ vivitur sécundum compositum, alteram, quâ secundum mentem ac intelligentiam? Nam & virtutes ac operationes ibidem duplices esse statuit: alteras secundum compositum, quæ propriè vocentur humanæ, quasi corporeæ& in hac vita præsentes; alteras separatas & extra materiam existentes. Quæ enim sunt virtutes compositi (verba jam refero Aristotelis) eæ humanæ sunt & vita quog quæ secundum eas agitur, est humana: sic item selicitas; at verò virtus & selicitas mentis, est separata.

VI. Hac Aristoteles, in quem serè scribere commentarium videtur Cicero, quando in oratione pro E. Rabirio Posthumo ob multas caussas virorum bonorum mentes divinas & aternas sibi videri ait, ubi exertè Aristotelis verba 3110, xwe 150 & aistor, interpretatur. Et in Tusculanis quastionibus; animorum in terris nullam originem inveniri posse, nibil in iis mistum atq, concretum reperiri, quod ex terramutum atq sastum videatur, nibil item in iis humidum, aut slabile aut igneum esse, demonstrat. Idq; exempracipue tatione, quod bis talibus nibil innatum se, quod vim memoria, mentis, cogitationis habeat, quo;

Es praterita teneat, es futura provideat, es completti prafentia possit. Quibus profectò verbis idipsum docet Tullius, quod supra Aristoteles docebat, solam vedelicet mentem exterius ingredi, solam q; divinam esse, nec cum operationibus ejus (memoria nimirum, cogitationis, providentia) ullà ratione

corporeas operationes communicare.

VII. Quæ omnia multò luculentius explicat infinitis ferè, certè quamplurimis locis Seneca, quando alibi : Animum, inquit, excellentem, moderatum, omnia tanquam minora transeuntem, quicquid timemus optamusg, ridentem, calestis potentia agitat. Non potest res tanta sine adminiculo numinis stare. Itag majore sui parte illic est, unde descendit. Quemadmodum rady solis contingunt quidem terram, sed ibi sunt unde mittuntur; sic animus magnus ac sacer, & in boc dimissus ut propiùs divina noscamus, conversatur quidem nobiscum, sed bæret origini sua. Illinc pendet, illuc nititur ac spectat, nostris tanquam melior interest. Alibi; Corpufculum hoc, inquit, custodia & vinculum animi, bue atq illue jactatur : in boc supplicia, in boc latrocinia, in boc morbi exercentur : Animus quidem ipfe facer & aternus est, & cui non possit injici manus.

IIX. Sed ex hoc autore paullò post, alia & majo-

majora & magis in homine Ethnico admiranda audiemus. Nunc illud sufficiat cognovisse: nullos egregios philosophos, quos à vulgaribus ingenij celsitudo separavit super animorum immortalitate non convenisse: reliquos autem deterioris farinæ homunciones, non prudentes ac sapientes; sed impuros, scelestos, libidinibus vitæq; turpitudini deditos; contrarium sensisse. Non vult enim improbus animam suam immortalem, ait verissimè Hierocles Pythagoreus, ne ad conspectum aqui illius judicis pænis torquendus veniat; itag feipsum potius morte condemnat. Hic igitur hoc modo comprobatis, vel potius ( tanquam certis jamá; alibi evidenter demonstratis) suppositis, illud ante omnia nobis expediendum est; An naturalis sit animæ rationali status ille, in quo tum est constituta quando separatim extra corpus existit?

IX. Qua de re in diversas itum est à philosophis præstantioribus sententias; Alii enim utrumque, nempe tam conjunctionis quam separationis statum naturale anima humana existimant. Quemadmodum enim, verba sunt Aquarij, unicuiq animali persecto status naturalis est ut in utero materno per aliquod spacium temporis & deinde extra uterum existat; sic etiam naturale est anima per aliquod spacium

cium temporis ut sit sorma corporis, es naturale eidem ut sit extra corpus constituta. Que quidem opinionis hujus per hanc similitudinem explicatio ex epistola 102. Senece est desumpta, ubi res eadem verbis elegantissimis, h.e. Seneca dignis, explicatur que paullo post adducenda nobis erunt.

X. Alii, & rectius quidem nostro judicio, non effe separationis statum anima naturalem ex eo probant, quod affectiones opposità, si præsertim privative opponantur, eidem rei connaturales esse non possint, quodque hæc ipsa separatio in perniciem totius compositi cedat. Sed utrig tamen Juo modo veritatem dicunt', etsi aliter atque aliter vocabulum naturalis accipere videantur. Illi enim naturale appellant quod supra naturam non estac citra miraculum fieri potest, atq; ita omninò naruralis est anima separatio à corpore; Hi illud, quod consentaneum est naturæ, vel ut alij loquuntur, quod desiderabile est illi rei cui dicitur esse naturale:atq; sic non videtur naturalis illa separatio, cum natura ipsa unionem compositi intendat & propter eam præcipuè cunctas instituat generationes.

XI. Quicquid sit: etiams simpliciter non naturalis ille animæ separatæ status ponatur, violentus tamen non est, cum nullum violentum diuturnum sit, anima autem diutissime, imò etiam in æternum, nisi Deus eam vicissim cum corpore societ, in isto separationis statu durare queat. Nec obstat quod ægrè homines subeant mortem. Hoc' enim de illis tantum verum est in quibus appetitus sensitivus imperium in rationem habet. Longè verò aliter sese res habet in Sapientibus in quibus ille huic obtemperare tenetur, quique propterea, ut verâ beatitudine post obitum perfruantur, quosvis dolores corporis, si necessum sit, tolerare non detrectant, bæret enim in eorum mentibus, ut loquitur etiam homo gentilis Cicero l. 1. Tusc. qualt. mortem non interitum effe omnia tollentem atq delentem, sed quandam quasi migrationem commutationemá vita, qua in claris viris & faminis dux in calum soleret este.

XII. Quum igitur nec naturalis sit simpliciter, separatio anima à corpore nec violenta, ut è superioribus rectè intellectis liquet; sequitur inde necessario, quod sit prater naturam. Atq; ideò mallent quidem omnes homines naturali inclinatione manere in vita quam per mortem dissolvi, ut scilicet plures species intelligibiles acquirerent, quod longè proclivius anima esser si ad phantasmata sese convertere posset. Quin etiam non pauci è recentiori-

tioribus expresse statuunt animam separatam ipso actu elicito desiderare reunitionem cum corpore, tum quod appetitu proprio, nempe voluntate, sit donata, quæ totius subjecti appetitus appellatur, tum quod eatenus quatenus est rationalis atq; adeò quatenus est, ut loquuntur, volitiva, forma sit corporis humani. E qua quidem ratione sine dubio sactum est, ut de resurrectione etiam nonnihis gentiles quidam philosophi atque poetæ balbutire videantur.

XIII. Phocylides certe vetustissimus poëta & philosophus aureum hunc de hoc negotio versum habet:

κας τάχα δ' έκ γάνης ελπίζουψ ές Φά ελθείν

Atq. brevièterra speramus scandere ad auras: Aquem quidem interpretari videtur laudatus paullo antè Seneca, quando in epistola 36. in hunc modum de contemnenda morte disputat: Si tanta cupidia tas longioris avi te tenet, cogita nibil eorum qua ab oculis abeunt is in rerum naturam; ex qua prodierunt, ac mox processura sunt, reconduntur, consumi. Desinut ista non pereunt. Ac mors quam pertimescimius, intermittit vitam non eripit: vaniet iterum, qui not in sucem reponat dies. Et paullo post: aquo animo, inquit, debet redieurus exire. Quaprosecto verbasti a Christiano quodam doctore prolata essent minus admi-

admisationis merirentur, nunc quum ab Ethnico seribantur sine stupore à nobis vix possunt legi.

XIV. Et majora tamen videntur, ac funt omnino qua de aternitate & requie animoru philosophus idem ep. 102. habet, ubi, Cum venerit dies ille, ait, qui miftum boc divini bumanig fecernat, corpus boc, ubi in veni relinquam, ipfe me Diis reddam : nec nunc fine illis fum, fed gravi terrenog pondere detineor. Per has mortalis ævi moras illi meliori vita longioria præluditur. Quemadmodum novem menfibus nos tenet maternus uterus, & praparat non sibi, sed illi loco in quem Didemur emitti, jam idonei fbiritum trabere, & in aperto durare: sic per hoc spacium, quod ab infantia patet in senectutem, in alium natura sumimur partum: Alia origo nos exspectat, alius rerum status. Nondum calum nifi ex intervallo pati possumus. Proinde intrepidus boram illam decretoriam prospice : Non est animo suprema, sed corpori. Quicquid circa te jacet rerum canquam hospitalis loci farcinas specta: Transeundum eff. Et paullopost : Dies ifte, inquit, quem tanquam supremum reformidas, aterni natalis est. Quid ifta fic diligis quasi tua: istis operatus es? Veniet qui te revelee dies Grexcontubernio fadi atgolidi ventris educat. N. XV. Sed adhuc sequentur majora. Ita enim pergit: Aliquando naturatibi arcana retegentur, difcu-בינים בינים משלבות מני ניסו בינים בינים בינים בינים בינים בינים

tietur ista calizo, & lux undig clara percutiet. Imaginare tecum, quantus ille sit fulgor tot sideribus inter se lumen miscentibus. Nulla serenum umbra turbabit, aqualiter plendebit omne celi latus. Dies & nox aëris infimi vices funt: Tune in tenebris vixiffe dices, cum totam lucem & totus adspexeris, quam nunc per anguftissmas oculorum vias obscure intueris, & tamen admiraris tam procul. Quid tibi videbitur divina lux, cum illam suo loco videris? Haccogitatio nibil sordidum animo subsidere sinit, nihil bumile, nihil crudele. Deos omnium rerum esse testes ait. Illis nos approbari, illis infuturum parari jubet & aternitatem proponere: quam qui mente concepit, nullos borret exercitus, non terretur tuba, nullis ad timorem minis agitur. At quid opus est plura ex hoc autore describere, cum totus ejusmodi gemmarum splendore coruscans oculos legentium ferè perstringat.

XVI. Sufficiant igitur hæc de existentia & essentia animarum separatarum. Etsi enimadversus
unitatem intellectus ab Averroë traditam, & adversus migrationem animarum à Pythogora adsertam
disputari etiam hoc loco commodissime possit;
quia tamen jamdudum explosa sunt tam ab antiquis quam recentioribus philosophis hæc deliramenta, nec facile in corum assensum quisquam

R

hodie

hodie rapiatur, etiam isto labore supersedebimus & de disferentia vocabulorum, quibus diversimodè anima appellari solet verbo tantùm dicemus. Itaq; secundum doctiores philologos philosophosq; dum hæc substantia spiritualis corpus vivissicat Anima est, dum scit Mens est, dum vult Animus est, dum recolit Memoria est, dum rectum iudicat Ratio, dum spirat Spiritus, dum aliquid sentit Sensus appellatur: etsi promiscuè tamen interdum hæc

ipsa vocabula usurpentur.

XVII. Nunc intelligentis animæ (nam de ea tantum nobis sermonem esse per se notum est) opérationes breviter videamus, quæ quidem duplices sunt secundum nonnullos: Immanentes videlicet & transeuntes. Immanentes sunt Intellectio atq; Volitio, quarum illa per intellectum, hæc per voluntatem producitur: Transeuntes vel potius eransiens (quia unica tantum hoc loco secundum cosdem est spectanda) nempe vel sui ipsius vel aliarum rerum de loco in locum dicitur esse motio. Quid autem sit Intellectus & qua ratione in Agentem ac Patientem, Speculativum & Practicum distinguatur, quæ item voluntatis ejusque operationum sit definitio divisioq;, id omne partim in phyficis & Metaphysicis, partim in moralibus solet, imà

imò debet, uberius explicari. Hic illud tantum quærendum est: an potentia cognoscens animam à corpore separatam comitetur, hoc est, an etiam separata anima adhuc intelligat sive cognoscat è Hac enim quæstione expedità de Voluntate per se res clara erit.

XVIII. Et de cognitione Intellectiva quidem omninò certum est quod in anima separata maneat. Cum enim anima ipfa à philosophis vita essentialis, ejus potentiæ autem accidentariæ vitæ apellentur; dubium non est si anima ipsa tanquam vita principalis permanet, permanere etiam vitas accidentales hoc est, vitales potentias, in quibus vel maxime potentia Intelligens numeratur. At de sensitiva cognitione aliter seseres habet. Ea namq, sine dubio non solum quoad actum ut vult Gregorius Ariminiensis, sed etiam quoad ipsam Entitatem suam, ut D. Thomæ placet, post animæ à corpore separationem perit, cum planè corporea-sit tum subjecti, tum objecti, tum operationis deniq; ratione sive respectu. Subjetti quidem, quia illud omnino corporeum est; objecti, quia sensus tantum singularia, materialia & concreta percipit; Operationis denig;, quia solam directam elicit, non vero reflexam : quorum nihil spirituali formæ, qualis est humana, convenire potest. XIX.

XIX. An autem in eadem potentia intelligente maneant etiam species intelligibiles in vita formatæ, & habitus acquisiti aut infusi ? acerrime disputatur inter philosophos, quorum tam illi qui affirmantem, quain qui negantem sequuntur sententiam eruditissimis argumentis non destituuntur. Verisimilior tamen assirmans nobisvidetur, quain etiam Thomas sequitur, qui & adversa partis rationes erudite solvit, & suam assertionem eleganter admodum tuetur. Andeniq; eadem anima intelligens separata cognoscat quid in his terris geral tur? de ea quæstione breviter sic statuo. In particulari naturalitei non posse ca cognoscere, quia propter carentiam phantalinatum novas species intelligibiles formare nequit; posse tamen vel in communi, vel ex peculiari quadam Dei revelatione, etiam in particulari, si novasille species ut angelis, ita etiam animæ separatæ insundere forte velit mercul associal salli mpo givera

XX. Vtrumq; assertionis membrum per se est satis manifestum: & prius quidem non-ratione tanrum addità sed seriptura etiam consensu probatur, ut cum apud Efaiam dicitur Abraham nescit nos &c. vel cum ipse Deus ad Iosuam ait: colligam te ad patres tuos, & colligeris ad sepulchrum tuum in pace, ut distor sinsyle a traine porch non videant ocult tui omnis mala que introducturus sum super populum istum: è posteriori autem ridicule quidam inferunt, imò admodum temerè, quod revera etiam in particulari que inter homines geruntur cognoscant, cum vel pueri Logicorum, & quid de illis dico? cum quilibet Rusticus intelligat & experiatur reipsa, à posse ad esse nequaquam valere consequentiam. Annon igitur superstitiosum est vel saltent temerarium, invocare velle motruos? cum omnino sit incertissimum, an ab jis-

dem queamus exaudiri.

XXI. Et quamvis revera cognoscant quæ apud nos geruntur, ut è Gregory l. 2. moral. c. 13. videntur nonnulli probare, ubi is; qui intus, inquit, omnipotentem Dei claritatem vident, non credendum est quod aliquid sit foras, quod ignorent; nonné frustra est invocare cos, qui, an invocentur, seire nequeunt, nisi doceantur ab eo, qui folus invocari & vult & debet? Ceterum ad Theologiam sacram ac Divinitûs revelatam quastione hac ablegatâ, de portentia locomotiva mentium separatarum, cujus jam sacra est aph. 17. mentio, verbo tantum monemus, certi atque indubitati vel nihil vel parum saltem asseverari posse, etsi pro utraque, tam qua seipsas, quam qua alia corpora movere dicuntur, multis.

multis argumentis Connimbricenses pugnent & exsententia Abulensis disertis hisce verbis concludant: separatam animam non sui solum, sed aliarum rerum sibi externarum, minimeg substantialiter juncta-

rum, motricem effe.

XXII. Exigui certè ponderis sunt & horum & adversæ partis argumenta, &, quod legentibus quibusvis manifestum erit, dubium semper lectorem relinquunt. Illud tamen recte videntur ob; servare Connimbricenses: etiamsi seipsam anima movere de loco in locum nequeat, (ut nonnulli ex eo probare conantur quod nusquam in sacris literis tale quid ei tribuatur, sed tantum dicatur ab Angelis deportari) non tamen ex eo inferri posse, quod nec alia ideò corpora movere queat. Idque ideò, quòd multa fint in rerum natura quæ fine ulla fui locali motione alia vel pellunt vel trahunt, ut de igne & conjecto in eum sale, de magnete item & adposito ei ferro, per ocularem demonstrationem probatur. Interim nulla evidenti ratione etiam ipsorum sententia vel ab ipsis vel ab alijs videtur probari posse.

XXIII. Namíi dicas, ideò id posse separatas animas præstare, quòd quamdiu adhuc cum corporibus suerine conjunctæ, principia locomotio-

num fuerint: è superioribus responderi debet; non ab intelligente anima sed à sentiente viventia corpora immediatè moveri, quum tamen illa tantùm, non hæc, à corpore separari queat. Dum enim adhuc adest in homine anima rationalis, si tamen mortificatum sit aliquod corporis membrum, non sequitur id, nec sequi potest imperium rationalis animæ, quantumvis ab ea impellatur, quia proximo movente, sentiente nimirum anima, est destitutum. Ne nunc illud urgeam, quod tamen elegantissimum firmissimumq; est argumentum: si anima rationalis in homine potentiam locomotivam per se haberet, fore ut tam persecte ambulare & cetera munia corpore suo obire queat infans, quam quivis adultus, cum æquè in illo atq; in hoc existat anima intelligens, quæsanè crescere aut vires corporis majores indies sumere non est dicenda: quæ quidem instantia multò magis etiam de ægrotis valet.

XXIV. Patet igitur ex hisce omnibus quam parum cauti sint qui vel nimium vel multum, imò qui aliquid tribuunt demortuorum apparitionibus. Si enim incertum est, an seipsas movere animæ mortuorum queant, si item magis adhuc dubium, an movere possint alia corpora; quis non

videt.

videt ininime omnium constare evidenter, an apparere in suis proprijs, vel in alijs ad eorum similitudinem essictis corporibus, nist forte superior caussa concurrar, possint. Et nota est è præcedenti dissertatione potentia & iniquitas dæmonum, qui ob utramq; hanc fallere nimis credulos & possint facillime & promptissime volunt.

XXV. Quamobrem finem toti huic doctrina Cyrillus Hierosolymitanus imponat: Qui Caltechest 6: Diximus, ait, non quacung, oportet de Deo &c. Soli enim illi hac nota sunt; sed qua capere potest humana natura o quanta nostra infirmitas potest sufferre. Neg enim Quid sit Devs? exponimus; sed ut quòd exastè de Eo nescimus ingenuè prositeamur. NAM IN HIS QUAE DE DEO DICVNTVR, HAEC MAXIMA

EST SCIENTIA: IGNORANTIAM<sup>1</sup>
FATERI.

## min pardimo F I N I S.T VOY.

miles again to an area for college carps to



Chicarathan market

CONTRACTOR DEL



